David Graeber

In Gedenken an einen Anarchisten




David Graeber: ,In Gedenken an einen
Anarchisten”

Texte:

Sind Sie Anarchist? - Die Antwort konnte Sie
Uberraschen

Anarchismus oder die revolutionare Bewegung
des 21. Jahrhunderts

Schulden: die ersten 5000 Jahre (Essay)

1. Ausgabe 2020, Berlin

Kontakt:
www.sabot44.org
sabot44@systemli.org

SABOT..

- Aus dem vereinten Wollen entspringt die Tat -

-53-


http://www.sabot44.org/

-52-

,» Eine direkte Aktion ist das Beharren darauf, angesichts von
Strukturen ungerechter Autoritdt so zu handeln, als sei man bereits
frei.«

- David Rolfe Graeber

Ein Revolutionir unserer Zeit

Es gibt heute nicht viele Menschen, die voll optimistischen Elans
eine revolutiondre Verdanderung der Gesellschaft fordern. Noch
weniger sind es, deren Stimmen tatsdchlich Gehér finden und deren
Biicher auf weltweiten Bestsellerlisten landen. David Graeber,
sicherlich der einflussreichste anarchistische Theoretiker der letzten
Jahrzehnte, der mit seinen Biichern, Essays und Aktionen einen
wichtigen Beitrag zu dem Erstarken anarchistischer Bewegungen
nicht nur im angloamerikanischen Raum geleistet hat, war so
jemand.

Er verstand es wie kaum ein Anderer, radikale Perspektiven auf
Themen die uns alle betreffen einzunehmen und diese verstandlich
zu vermitteln. Davids Betrachtungen zu der historischen Rolle von
Schulden bis in unsere Gegenwart, zu der bedrohliche Ausmalie
annehmenden Biirokratie und nicht zu Letzt zum Anstieg an
,»Bullshit Jobs“ zeigten in neuen Facetten wie die heutige
wirtschaftliche und soziale Ordnung geformt wurde. Im Gegensatz
zu vielen Anderen wagte er es aber auch, Losungen vorzuschlagen.
Seine Energie zog er unter anderem aus seiner anthropologischen
Forschung. Er sagte, alle Anthropolog*innen miissten eigentlich
Anarchist*innen sein, da sie diejenigen sind, die aus ihrem
Forschungsbereich wissen, dass eine nicht hierarchische,
nichtstaatliche Organisation von menschlichen Gesellschaften
tatsachlich moglich ist und bereits an vielen Orten Bestand hatte.
Dieser Gewissheit widmete er sein Leben.

David Graeber nur als ,,Professor®, ,,Anthropologen®, oder
»2Akademiker“ zu bezeichnen, wie es in der biirgerlichen Presse
geschah, verschleiert sein Wirken gewollt. David Graeber war ein
anarchistischer Revolutionér unserer Zeit. In einer
Gedenkveranstaltung erzdhlten Freunde, wie inspirierend seine Ideen



immer wieder waren und wie beeindruckend sie es fanden, dass er
die gleiche Sprache benutzte, ob er nun mit jungen Aktivist*innen in
einem Protestcamp sal$, eine Vorlesung in der Uni hielt oder vor
Googlemitarbeiter*innen stand.

Er ging aber auch iiber seine rein theoretische Arbeit hinaus. Er war
in einem linken Umfeld groll geworden. Als Sohn einer
kommunistischen Textilarbeiterin und eines Druckers und
ehemaligen Spanienkdmpfers sammelte er frith Erfahrung mit dem
Kampf um Freiheit, wahrend ihn das elitdre Gehabe der
akademischen Welt zeitlebens befremdete. Mit der Occupy
Wallstreet Bewegung wurde er bekannt. Spéter besuchte er
revolutiondre Projekte in Chiapas und Rojava, beteiligte sich an
globalen Bewegungen und immer wieder auch direkten Aktionen.
Nun ist dieser rebellische Geist viel zu friih von uns gegangen.

Am Bekanntesten sind seine Biicher geworden, die alle sehr
lesenswert sind. Doch seine Ideen entwickelte er vor Allem in
Essays, die dann unter Umstdnden im Laufe der Zeit zu ganzen
Biichern anwuchsen. Leider war David Graebers Lebenszeit zu kurz,
um all diese Ideen weiter auszuformulieren. Seine kiirzeren Texte
bieten aber einen interessanten Einblick in seine Denkweise. Wir
haben uns entschieden eine (sehr) kleine Auswahl in Gedenken an
David Graeber in dieser Broschiire zusammenzustellen, insbesondere
auch Texte, die wir nicht auf deutsch finden konnten. ,,Schulden: die
ersten 5000 Jahre“ ist ein Essay, aus dem spéter Davids wohl
bekanntestes Werk wurde. Die beiden anderen Texte gehen darauf
ein, was er unter Anarchismus verstand beziehungsweise, welche
Relevanz der Anarchismus fiir sozialrevolutiondre Bewegungen des
21. Jahrhunderts hat.

Alle Texte sind der englischsprachigen anarchistischen Online
Bibliothek (theanarchistlibrary.org) enthommen und durch uns

iibersetzt worden.

Sabot44



Notizen:

-50 -

1. Sind Sie Anarchist? - Die Antwort konnte Sie
iiberraschen

Vermutlich haben Sie schon mal irgendwo gehort, was Anarchisten
angeblich sind und glauben. Vermutlich ist alles, was Sie gehort
haben, Blodsinn. Denn viele denken, Anarchisten seien fiir Gewalt,
Chaos und Zerstorung und gegen jede Form von Ordnung und
Organisation, oder sie seien durchgeknallte Nihilisten, die alles in die
Luft jagen wollen. Weit gefehlt. Anarchisten glauben schlicht, dass
Menschen zu einem guten Umgang miteinander finden kénnen, ohne
dass man sie dazu zwingen miisste. Eigentlich eine ganz einfache
Idee. Doch die Reichen und Maéichtigen halten sie seit jeher fiir
extrem geféhrlich.

Vereinfacht ausgedriickt, beruht der Anarchismus auf zwei
Grundannahmen. Erstens: Unter gewohnlichen Umstdnden sind
Menschen so verniinftig und anstdndig, wie man sie sein ldsst, und
sie organisieren sich selbst und ihre Gemeinschaften, ohne dass man
ihn sagen miisste, wie. Zweitens: Macht korrumpiert. Im
Anarchismus geht es vor allem darum, den Mut aufzubringen, mit
dem, was uns der Anstand gebietet, wirklich ernst zu machen und es
konsequent zu Ende zu denken. Es mag seltsam klingen, aber in
vielen entscheidenden Punkten sind Sie wahrscheinlich bereits
Anarchist, auch wenn Sie es noch nicht wissen. Beginnen wir mit ein
paar Alltagsbeispielen:

Sie stehen in der Schlange vor einem iiberfiillten Bus. Warten Sie, bis
Sie an der Reihe sind, und dridngeln sich nicht vor, auch wenn weit
und breit kein Polizist zu sehen ist?



Wenn Sie mit »Ja« geantwortet haben, verhalten Sie sich wie ein
Anarchist! Das grundlegendste anarchistische Prinzip ist
Selbstorganisation: Menschen muss nicht mit Strafverfolgung
gedroht werden, damit sie verniinftige Vereinbarungen miteinander
treffen und sich mit Wiirde und Respekt begegnen.

Alle Menschen denken, sie seien imstande, sich verniinftig zu
verhalten. Wenn Sie denken, wir brauchten Gesetze und
Gesetzeshiiter, so nur deshalb, weil Sie nicht glauben, dass auch
andere Menschen dazu imstande seien. Aber: Denken all diese
Menschen nicht genau dasselbe von Thnen? Anarchisten
argumentieren, der Grofteil des antisozialen Verhaltens, das uns
iiberhaupt erst denken ldsst, wir brduchten Armeen, Polizisten,
Gefédngnisse und Regierungen, um unser Leben zu kontrollieren,
werde gerade durch die systematischen Ungerechtigkeiten
verursacht, die durch ebenjene Armeen, Polizisten, Gefdangnisse und
Regierungen erst ermoglicht werden — ein Teufelskreis! Sind
Menschen gewohnt, dass man sie behandelt, als gélte ihre Meinung
nichts, werden sie wiitend und zynisch oder gar gewalttétig — was es
den Machthabenden zugegebenermalien leicht macht, zu behaupten,
die Meinung dieser Menschen gdlte nichts. Verstehen diese
Menschen jedoch, dass ihre Meinung ebensoviel gilt wie die jedes
anderen Menschen, werden sie erstaunlich einsichtig. Kurz:
Anarchisten glauben, dass es vor allem die Macht und die
Auswirkungen der Macht sind, die Menschen dumm und
verantwortungslos handeln lassen.

Sind Sie Mitglied in einem Club, Sportverein oder einer anderen
freiwilligen Organisation, in der Entscheidungen nicht von oben,
sondern basisdemokratisch gefillt werden?

weltweiten wirtschaftlichen Zusammenbruch. Wahrend das neue
Zeitalter des virtuellen Geldes gerade erst begonnen hat und die
langfristigen Folgen noch vollig unklar sind, konnen wir bereits ein
oder zwei Dinge sagen. Das erste ist, dass eine Bewegung hin zu
virtuellem Geld an sich nicht notwendigerweise ein heimtiickischer
Effekt des Kapitalismus ist. Es konnte sogar genau das Gegenteil
bedeuten. Wahrend eines Grofteils der Menschheitsgeschichte
wurden die Systeme des virtuellen Geldes entworfen und reguliert,
um sicherzustellen, dass so etwas wie der Kapitalismus nie entstehen
konnte - zumindest nicht so, wie er in seiner heutigen Form
erscheint, in der der grofte Teil der Weltbevélkerung in einen
Zustand versetzt wird, der in vielen anderen Epochen der Geschichte
als gleichbedeutend mit Sklaverei angesehen werden wiirde. Der
zweite Punkt ist die Betonung der absolut entscheidenden Rolle der
Gewalt bei der Definition der Begriffe, mit denen wir uns sowohl
"Gesellschaft" als auch "Markte" vorstellen - in der Tat viele unserer
elementarsten Vorstellungen von Freiheit. Eine Welt, die weniger
vollstindig von Gewalt durchdrungen ist, wiirde rasch beginnen,
andere Institutionen zu entwickeln. Schlieflich er6ffnet das
Nachdenken tiber Schulden aullerhalb der zwei intellektuellen
Zwangsjacken von Staat und Markt spannende Moglichkeiten. Wir
konnen zum Beispiel fragen: Was genau schulden sich freie Méanner
und Frauen einander, welche Versprechen und Verpflichtungen
sollten sie sich gegenseitig geben, in einer Gesellschaft, in der diese
Grundlage der Gewalt endgiiltig beseitigt worden ist?

Hoffen wir, dass jeder eines Tages in der Lage sein wird, solche
Fragen zu stellen. In Zeiten wie diesen kann man nie wissen.

-49 -



jedenfalls in ein Zeitalter des virtuellen Geldes zuriickgekehrt, in
dem Verbraucherkdufe in reichen Léandern selten auch nur mit
Papiergeld getdtigt werden und die Volkswirtschaften weitgehend
von Verbraucherschulden angetrieben werden. In diesem
Zusammenhang koénnen wir von einer "Finanzialisierung" des
Kapitals sprechen, bei der die Spekulation mit Wahrungen und
Finanzinstrumenten zu einer Doméne fiir sich wird, losgeldst von
jeder unmittelbaren Beziehung zur Produktion oder gar zum Handel.
Das ist natiirlich der Sektor, der heute in die Krise geraten ist.

Was kénnen wir mit Sicherheit iiber diese neue Ara sagen? Bis jetzt
sehr, sehr wenig. Dreillig oder vierzig Jahre sind nichts im Vergleich
zu dem Ausmall, mit dem wir es zu tun hatten. Offensichtlich hat
dieser Zeitraum gerade erst begonnen. Dennoch erlaubt uns die
vorangegangene Analyse, so grob sie auch sein mag, mit einigen
fundierten Vorschldgen zu beginnen.

Wie wir gesehen haben, war es in der Vergangenheit in Zeiten des
virtuellen Kreditgeldes auch erforderlich, eine Art iibergreifende
Institutionen zu schaffen - das heilige mesopotamische Konigtum,
mosaische Jubilden, die Scharia oder das Kirchenrecht -, die eine Art
Kontrolle iiber die potenziell katastrophalen sozialen Folgen der
Verschuldung ausiiben. Fast ausnahmslos handelt es sich dabei um
Institutionen (in der Regel nicht streng deckungsgleich mit dem
Staat, meist grofer) zum Schutz der Schuldner. Bisher war die
Bewegung diesmal genau umgekehrt: Seit den 80er Jahren haben wir
begonnen, das erste effektive planetarische Verwaltungssystem zu
schaffen, das tiber den IWF, die Weltbank, Unternehmen und andere
Finanzinstitutionen funktioniert, vor allem um die Interessen der
Glaubiger zu schiitzen. Dieser Apparat wurde jedoch sehr schnell in
eine Krise gestiirzt, zundchst durch die sehr rasche Entwicklung
globaler sozialer Bewegungen (die "Alter-Globalisierungs-
Bewegung"), die die moralische Autoritdt von Institutionen wie dem
IWF effektiv zerstorte und viele von ihnen dem Bankrott sehr nahe
brachte, und nun durch die gegenwartige Bankenkrise und den

-48 -

Ja? Dann gehéren Sie einer Organisation an, die nach anarchistischen
Prinzipien funktioniert! Ein weiteres anarchistisches Grundprinzip ist
die Freiwilligkeit der Verbindung. Im Grunde geht es im
Anarchismus schlichtweg darum, wahrhaft demokratische Prinzipien
im Alltag zu verwirklichen — jedoch mit dem bezeichnenden
Unterschied, dass Anarchisten an eine Gesellschaft glauben, in der
sich alles nach diesen Grundsétzen organisieren lédsst und in der alle
Gruppen auf dem freiwilligen Einverstindnis ihrer Mitglieder
grinden. Somit sind hierarchische und militarische, durch
Befehlsketten von oben nach unten strukturierte
Organisationsformen wie Armeen, Verwaltungsapparate oder
GroBunternehmen nicht mehr notwendig. Vielleicht glauben Sie
nicht, dass so eine Welt moglich sei. Aber: Jedes Mal, wenn Sie
durch Konsens anstatt durch Drohung zu einer Vereinbarung
gelangen, jedes Mal, wenn Sie eine freiwillige Abmachung mit
jemandem treffen, sich einigen oder einen Kompromiss finden,
indem Sie sich die Umstidnde oder Bediirfnisse der anderen Person
bewusstmachen, sind Sie ein Anarchist — auch, wenn Sie es noch
nicht wissen.

Anarchismus ist das, was Menschen tun, wenn man sie tun ldsst, was
sie tun mochten, und wenn sie mit gleichermalen freien Menschen
interagieren, die sich der gegenseitigen Verantwortung, die solche
Freiheit mit sich bringt, bewusst sind. Dies fiihrt uns zu einem
weiteren entscheidenden Punkt: Wéhrend Menschen verniinftig und
riicksichtsvoll sein konnen, wenn sie anderen auf Augenh6he
begegnen, liegt es in der Natur des Menschen, dass dies nicht mehr
gilt, sobald einer Macht iiber den anderen hat. Sind Menschen mit
solcher Macht ausgestattet, werden sie diese fast ausnahmslos auf die
eine oder andere Art missbrauchen.

Glauben Sie, dass die meisten Politiker egoistische, selbstgeféllige
Karrieristen sind, die sich nicht ums Gemeinwohl scheren? Glauben

-5-



Sie, dass unser Wirtschaftssystem idiotisch und ungerecht ist?

Ja? Dann unterstiitzen Sie die anarchistische Kritik an der heutigen
Gesellschaft, zumindest in den Grundziigen. Anarchisten glauben,
dass Macht korrumpiert und dass jene, die ihr Leben lang nach
Macht streben, die letzten sind, denen diese Macht anvertraut werden
sollte. ~ Anarchisten  glauben, dass  das gegenwartige
Wirtschaftssystem Menschen eher fiir selbstsiichtiges und
skrupelloses Verhalten belohnt als fiir aufrechtes und mitfiihlendes.
Dies glauben die meisten Menschen. Der Unterschied ist, dass viele
glauben, man konne nichts dagegen tun, oder — wie die
Erfiillungsgehilfen der Méachtigen gebetsmiihlenartig wiederholen —
alles, was man dagegen tun konnte, wiirde die Lage nur
verschlimmern.

Aber was, wenn dies gar nicht stimmt?

Gibt es einen guten Grund, warum wir dies glauben sollten? Die
meisten Prognosen iiber eine Welt ohne Nationalstaaten oder ohne
Kapitalismus erweisen sich bei genauerer Untersuchung als
grundfalsch. Unzéhlige Gesellschaften haben ohne Regierungen
gelebt. In vielen Teilen der Welt leben Menschen auch heute
aullerhalb von Regierungskontrolle, ohne sich deshalb gegenseitig
umzubringen. Sie leben einfach ihr Leben, so wie andere Menschen
auch. Uberlegt man, wie dies in einer komplexen, urbanisierten,
technisierten Gesellschaft umzusetzen wére, stoffen wir auf eine
Reihe von Fragen, auf die wir keine Antwort haben, weil kaum
jemand danach fragt. Anarchisten meinen, genau diese Fragen sollten
wir stellen.

Glauben Sie wirklich, was Sie ihren Kindern erzdhlen (oder was Ihre

-6-

Aufrechterhaltung des Goldstandards, und in den Vereinigten Staaten
wurden groRe politische Schlachten dariiber geschlagen, ob sich der
Gold- oder der Silberstandard durchsetzen sollte.

Dies war natiirlich auch die Zeit des Aufstiegs des Kapitalismus, der
industriellen Revolution, der reprdsentativen Demokratie und so
weiter. Was ich hier versuche, ist nicht, ihre Bedeutung zu leugnen,
sondern einen Rahmen zu schaffen, um solche bekannten Ereignisse
in einem weniger bekannten Kontext zu sehen. Das erleichtert es
zum Beispiel, die Verbindungen zwischen Krieg, Kapitalismus und
Sklaverei zu erkennen. Die Institution der Lohnarbeit zum Beispiel
hat sich historisch aus der Sklaverei heraus entwickelt (die friihesten
uns bekannten Lohnvertrdge von Griechenland bis zu den
malaiischen Stadtstaaten waren in Wirklichkeit
Sklavenverleihungen), und sie war historisch gesehen auch immer
eng mit verschiedenen Formen der Schuldknechtschaft verbunden -
und ist es auch heute noch. Die Tatsache, dass wir solche
Institutionen in eine Sprache der Freiheit gegossen haben, bedeutet
nicht, dass das, was wir heute unter wirtschaftlicher Freiheit
verstehen, nicht letztlich auf einer Logik beruht, die fiir den groften
Teil der Menschheitsgeschichte als das eigentliche Wesen der
Sklaverei angesehen wurde.

V. Gegenwartige Epoche (ab 1971)

Das Imperium der Schulden

Man kénnte sagen, dass die gegenwirtige Ara am 15. August 1971
eingeleitet wurde, als US-Prdsident Richard Nixon offiziell die
Konvertibilitit des Dollars in Gold aussetzte und damit die
derzeitigen schwimmenden Wihrungssysteme schuf. Wir sind

-47 -



Silberbarren als Hauptwdhrungsform. Historische Untersuchungen
werden wahrscheinlich am Ende zeigen, dass die Urspriinge dieser
Transformationen komplizierter waren, als wir normalerweise
annehmen. Einiges davon geschah bereits vor der Eroberung der
Neuen Welt. Einer der Hauptfaktoren fiir die Riickkehr zum
Goldbarren war zum  Beispiel das Aufkommen von
Volksbewegungen wéahrend der friithen Ming-Dynastie im 15. und 16.
Jahrhundert, die die Regierung schlieflich dazu zwangen, nicht nur
Papiergeld, sondern jeden Versuch, eine eigene Wihrung
einzufiihren, aufzugeben. Dies fiihrte zum Riickfall des riesigen
chinesischen Marktes in einen ungemiinzten Silberstandard. Da auch
die Steuern allméhlich in Silber umgewandelt wurden, wurde es bald
zur mehr oder weniger offiziellen chinesischen Politik, zu versuchen,
so viel Silber wie mdglich ins Land zu bringen, um die Steuern
niedrig zu halten und neue Ausbriiche sozialer Unruhen zu
verhindern. Die plotzlich enorme Nachfrage nach Silber hatte
Auswirkungen auf der ganzen Welt. Die meisten Edelmetalle, die
von den Konquistadoren gepliindert und spéter von den Spaniern aus
den Minen von Mexiko und Potosi (unter fast unvorstellbaren Kosten
an Menschenleben) gewonnen wurden, landeten in China. Diese
globalen Verbindungen, die sich schlielflich iiber den Atlantik, den
Pazifik und den Indischen Ozean entwickelten, sind natiirlich sehr
detailliert dokumentiert. Der entscheidende Punkt ist, dass die
Entkoppelung des Geldes von religiosen Institutionen und seine
Verkniipfung mit Zwangsinstitutionen (insbesondere dem Staat) hier
von einem ideologischen Riickfall in den "Metallismus" begleitet
war',

Kredite waren in diesem Zusammenhang insgesamt eine
Angelegenheit von Staaten, die selbst weitgehend durch
Defizitfinanzierung betrieben wurden, eine Form des Kredits, die
wiederum erfunden wurde, um immer teurere Kriege zu finanzieren.
Auf internationaler Ebene war das Britische Empire wahrend des 19.
und friihen 20. Jahrhunderts unerschiitterlich bei  der

16 Der Mythos der Tausch- und Warentheorien des Geldes wurde natiirlich in
dieser Zeit entwickelt.

- 46 -

Eltern Thnen erzdhlt haben)?

»Es geht nicht darum, wer angefangen hat«, »Ein Unrecht hebt das
andere nicht auf«, »Rédum’ deine Sachen selber weg«, »Was du nicht
willst, das man dir tu’, das fiig’ auch keinem andern zu«, »Sei nicht
gemein zu Menschen, nur weil sie anders sind«. Vielleicht sollten wir
uns mal entscheiden, ob wir unsere Kinder anliigen wollen, wenn wir
ihnen erzdhlen, was richtig und falsch ist, oder ob wir bereit sind,
unsere Aufforderungen selber ernstzunehmen. Denn macht man
wirklich ernst mit diesen moralischen Prinzipien, landet man ganz
schnell beim Anarchismus.

Etwa das Prinzip »Ein Unrecht hebt das andere nicht auf«: Wirklich
ernst genommen, wiirde es fast allen Kriegen und
Strafverfolgungssystemen jegliche Grundlage entziehen. Dasselbe
gilt fiirs Teilen: Immerzu erzdhlen wir Kindern, sie miissten lernen,
zu teilen, auf die Bediirfnisse anderer Riicksicht zu nehmen und sich
gegenseitig zu unterstiitzen; und dann gehen wir raus in die Welt mit
der Erwartung, alle Menschen seien von Natur aus egoistisch und
stiinden miteinander im Wettkampf. Ein Anarchist wiirde hier
bemerken: Was wir unseren Kindern erzédhlen, stimmt. Praktisch jede
grole Errungenschaft in der Menschheitsgeschichte, jede
Entdeckung, alles, was unser Leben zu einem guten Leben macht,
basiert auf Kooperation und gegenseitiger Hilfe. Die meisten
Menschen geben bereits heute mehr Geld fiir Freunde und Verwandte
aus als fiir sich selbst. Hochstwahrscheinlich wird es immer
Individuen geben, die denken, sie befinden sich mit ihren
Mitmenschen im Konkurrenzkampf. Es gibt jedoch keinen Grund,
warum eine Gesellschaft zu solchem Verhalten ermutigen oder gar
Menschen dazu anstacheln sollte, miteinander um Grundbediirfnisse
zu kdmpfen.



Glauben Sie, dass Menschen im Grund ihres Wesens korrupt und
bose sind oder dass bestimmte Gruppen (Frauen, »People of Color«,
Durchschnittsmenschen, die weder reich noch gebildet sind)
minderwertig sind und von Hoherstehenden regiert werden sollten?

Wenn Ihre Antwort »Ja« lautet, sind Sie wohl doch kein Anarchist.
Wenn sie aber »Nein« lautet, dann stimmen Sie mit neunzig Prozent
der anarchistischen Prinzipien iiberein und leben vermutlich auch
danach. Jedes Mal, wenn Sie andere Menschen riicksichtsvoll und
respektvoll behandeln, sind Sie ein Anarchist. Jedes Mal, wenn Sie
Differenzen mit anderen auflésen, indem Sie einen guten
Kompromiss finden oder indem Sie alle anhoren, anstatt eine
einzelne Person entscheiden zu lassen, sind Sie ein Anarchist. Jedes
Mal, wenn Sie Gelegenheit hétten, jemanden zu etwas zu zwingen,
und sich stattdessen entscheiden, mit Vernunft und Gerechtigkeit an
die Person zu appellieren, sind Sie ein Anarchist. Ebenso jedes Mal,
wenn Sie mit Freunden teilen, wenn Sie gemeinsam entscheiden, wer
den Abwasch macht, oder sich fair verhalten.

Sie mdgen nun einwenden, all dies sei schén und gut, um in kleinen
Gruppen miteinander auszukommen; die Verwaltung einer Stadt oder
eines Landes sei jedoch eine ganz andere Geschichte. Da haben Sie
nicht ganz unrecht. Selbst wenn man die Gesellschaft dezentralisierte
und so viel Macht wie moglich in die Hande kleiner Gemeinschaften
legte, gdbe es Dinge, die auf {ibergeordneter Ebene koordiniert
werden miissten: von Fahrpldnen bis hin zu richtungsweisenden
Entscheidungen iiber die Forschungsziele der Medizin. Aber nur,
weil etwas kompliziert ist, heillt es nicht, dass es nicht auf der
Grundlage gemeinsamer Entscheidung getan werden konnte.

-8-

Der Fall Chinas ist noch komplizierter: Das dortige Mittelalter
begann mit der raschen Ausbreitung des Buddhismus, der zwar nicht
in der Lage war, Gesetze zu erlassen oder den Handel zu regulieren,
sich aber durch die Erfindung des Pfandhauses schnell gegen die
ortlichen Wucherer wandte - die ersten Pfandhduser waren in
buddhistischen Tempeln angesiedelt, um armen Bauern eine
Alternative zum ortlichen Wucherer zu bieten. Es dauerte jedoch
nicht lange, bis sich der Staat wieder durchsetzte, wie es in China
immer der Fall ist. Dabei regulierte er jedoch nicht nur die Zinssétze
und versuchte, die Leibeigenschaft der Schulden abzuschaffen,
sondern entfernte sich durch die Erfindung des Papiergeldes génzlich
vom Goldbarren. All dies ging wiederum mit der Entwicklung einer
Vielzahl komplexer Finanzinstrumente einher.

All dies soll nicht heiflen, dass es in dieser Zeit nicht zu Gemetzel
und Plinderungen kam (insbesondere wéhrend der groRen
nomadischen Invasionen) oder dass das Miinzwesen nicht zu vielen
Zeiten und an vielen Orten ein wichtiges Tauschmittel war. Doch was
diese Periode wirklich charakterisiert, scheint eine Bewegung in die
andere Richtung zu sein. Wahrend des grofiten Teils des Mittelalters
war das Geld weitgehend von Zwangsinstitutionen abgekoppelt.
Geldwechsler, konnte man sagen, wurden in die Tempel eingeladen,
wo sie tiberwacht werden konnten. Das Ergebnis war ein Aufbliihen
von Institutionen, die auf einem viel héheren Mall an sozialem
Vertrauen beruhten.

IV. Zeitalter der europaischen Reiche (1500-1971)

Die Riickgabe von Edelmetallen

Mit dem Aufkommen der grolen europdischen Imperien - der
iberischen, dann der nordatlantischen - erlebte die Welt sowohl einen
Riickfall in Massenversklavung, Pliinderung und Zerstérungskriege
als auch die daraus resultierende rasche Riickkehr von Gold- und

-45 -



In Europa, wo all dies unter der Agide des Christentums stattfand,
waren Miinzen nur sporadisch und ungleichméBig verfiigbar. Die
Preise nach 800 n. Chr. wurden weitgehend auf der Grundlage einer
alten karolingischen Wahrung berechnet, die nicht mehr existierte
(sie wurde damals eigentlich als "imaginédres Geld" bezeichnet), aber
der gewohnliche alltdgliche An- und Verkauf wurde hauptsichlich
mit anderen Mitteln abgewickelt. Ein gidngiges Mittel war z.B. die
Verwendung von "Tally-Sticks", gekerbten Holzstiicken, die als
Schuldscheine in zwei Teile zerbrochen wurden, wobei die eine
Haélfte vom Glaubiger, die andere Hélfte vom Schuldner aufbewahrt
wurde. Solche Strichplatten waren in weiten Teilen Englands noch
bis weit ins 16. Grolere Transaktionen wurden iiber Wechsel
abgewickelt, wobei die grofen Handelsmessen als Clearingstellen
dienten. Die Kirche schuf unterdessen einen rechtlichen Rahmen,
indem sie strenge Kontrollen fiir das Verleihen von Geld gegen
Zinsen und Verbote der Schuldknechtschaft durchsetzte.

Das eigentliche Nervenzentrum der mittelalterlichen Weltwirtschaft
war jedoch der Indische Ozean, der zusammen mit den
Karawanenrouten Zentralasiens die grofen Zivilisationen Indiens,
Chinas und des Nahen Ostens verband. Hier wurde der Handel im
Rahmen des Islam abgewickelt, der nicht nur eine rechtliche Struktur
bot, die den merkantilen Aktivititen in hohem Mafe férderlich war
(wéhrend er das Verleihen von Geld gegen Zinsen absolut verbot),
sondern auch friedliche Beziehungen zwischen Héandlern in einem
bemerkenswert groRen Teil der Welt erméglichte und die Schaffung
einer Vielzahl ausgekliigelter ~Kreditinstrumente ermdglichte.
Tatsdchlich war Westeuropa, wie in so vielen Dingen, in dieser
Hinsicht ein relativer Spéteinsteiger: Die meisten
Finanzinnovationen, die Italien und Frankreich im 11. und 12.
Jahrhundert erreichten, waren in Agypten oder im Irak seit dem 8.
oder 9. Das Wort "Scheck" zum Beispiel leitet sich vom arabischen
sakk ab und kam erst um 1220 n. Chr. ins Englische.

-44 -

Anarchisten haben verschiedenste Ideen und Visionen zur
Selbstverwaltung einer komplexen Gesellschaft entwickelt, die
jedoch den Umfang dieses Texts sprengen wiirden. Begniigen wir
uns mit zwei Hinweisen: Erstens haben viele Menschen viel Zeit
darauf verwendet, Modelle fiir eine wirklich demokratische, gesunde
Gesellschaft zu entwickeln, und zweitens behauptet kein Anarchist,
im Besitz einer perfekten Blaupause zu sein. Das letzte, was wir
wollen, ist, der Gesellschaft vorgefertigte Schablonen aufzuzwéangen.
In Wahrheit sind wir uns wohl nicht mal eines Bruchteils der
Probleme bewusst, die uns auf dem Weg in eine Gesellschaft, in der
Entscheidungen von den Biirgerinnen und Biirgern gemeinsam
getroffen werden, begegnen werden. Trotzdem sind wir
zuversichtlich, dass die menschliche Findigkeit alle diese Probleme
l6sen konnen wird, solange wir nur unseren Grundprinzipien treu
bleiben, die bei abschliefender Analyse nichts anderes als die
Prinzipien von Anstand und Menschlichkeit sind.



2. Der Anarchismus oder die revolutionidre Bewegung des
21. Jahrhunderts

Es wird immer deutlicher, dass das Zeitalter der Revolutionen noch
nicht vorbei ist. Es wird ebenso klar, dass die globale revolutionére
Bewegung im 21. Jahrhundert eine Bewegung sein wird, die ihre
Urspriinge weniger in der Tradition des Marxismus oder gar des
Sozialismus im engeren Sinne, sondern im Anarchismus hat.

Tag der Revolution

Uberall, von Osteuropa bis Argentinien, von Seattle bis Bombay,
erzeugen anarchistische Ideen und Prinzipien neue radikale Traume
und Visionen. Oft nennen sich ihre Vertreterinnen und Vertreter nicht
"Anarchistinnen und Anarchisten". Es gibt eine Vielzahl anderer

Namen: Autonomie, Anti-Autoritarismus, Horizontalitét,
Zapatismus, direkte Demokratie... Dennoch findet man {iberall die
gleichen Grundprinzipien: Dezentralisierung, freiwillige

Vereinigung, gegenseitige Hilfe, das Netzwerkmodell und vor allem
die Ablehnung jeder Idee, dass der Zweck die Mittel heiligt, ganz zu
schweigen davon, dass die Aufgabe eines Revolutiondrs darin
besteht, die Staatsmacht zu ergreifen und dann mit vorgehaltener
Waffe zu beginnen, seine Vision durchzusetzen. Vor allem der
Anarchismus als Ethik der Praxis - die Idee des Aufbaus einer neuen
Gesellschaft "in der Hiille der alten" - ist zur grundlegenden
Inspiration der "Bewegung der Bewegungen" (zu der die Autoren
gehoren) geworden, bei der es von Anfang an weniger um die
Ergreifung der Staatsmacht ging als vielmehr darum,
Herrschaftsmechanismen aufzudecken, zu delegitimieren und
abzubauen und dabei immer grofere Raume der Autonomie und der
partizipativen Verwaltung in ihr zu gewinnen.

Es gibt einige offensichtliche Griinde fiir die Anziehungskraft

anarchistischer Ideen zu Beginn des 21. Jahrhunderts: am
offensichtlichsten sind die Misserfolge und Katastrophen, die sich

-10 -

spateren modernen Weltreligionen entstanden: das prophetische
Judentum, das Christentum, der Buddhismus, der Jainismus, der
Konfuzianismus, der Taoismus und schlieflich der Islam. Obwohl
die genauen Zusammenhdnge noch nicht vollstdandig erforscht sind,
scheinen diese Religionen in gewisser Weise als direkte Reaktion auf
die Logik des Marktes entstanden zu sein. Um die Sache etwas grob
auszudriicken: Wenn man einen bestimmten sozialen Raum einfach
der egoistischen Aneignung materieller Dinge {iberantwortet, ist es
fast unvermeidlich, dass bald jemand anderes kommt, um einen
anderen Bereich beiseite zu legen, in dem gepredigt werden kann,
dass aus der Perspektive der letztendlichen Werte die materiellen
Dinge unwichtig und der Egoismus - oder sogar das Selbst -
illusorisch sind.

lll. Das Mittelalter (600 n. Chr. - 1500 n. Chr.)

Die Riickkehr zum virtuellen Kredit-Geld

Wenn sich im Axialzeitalter komplementire Ideale von
Warenmérkten und universellen Weltreligionen herausbildeten, so
war das Mittelalter'® der Zeitraum, in dem diese beiden Institutionen
zu verschmelzen begannen. Die Religionen begannen, die
Marktsysteme zu ibernehmen. Alles, vom internationalen Handel bis
zur Organisation von lokalen Messen, wurde zunehmend {iber
soziale Netzwerke abgewickelt, die von religidsen Autoritidten
definiert und reguliert wurden. Dies ermoglichte wiederum die
Riickkehr verschiedener Formen von virtuellem Kreditgeld in ganz
Eurasien.

15 Ich verweise hier den groRten Teil dessen, was in Europa allgemein als
"Dunkles Zeitalter" bezeichnet wird, auf die friithere Periode, die durch riuberischen
Militarismus und die daraus resultierende Bedeutung von Goldbarren
gekennzeichnet ist: Die Uberfille der Wikinger und die beriihmte Gewinnung von
Danegeld aus England in den 800er Jahren konnten als eine der letzten
Manifestationen eines Zeitalters angesehen werden, in dem rauberischer
Militarismus Hand in Hand mit Horten von Gold- und Silberbarren ging.

-43 -



In der gesamten Antike kann man weiterhin von dem sprechen, was
Geoffrey Ingham als "Militar-Miinzkomplex" bezeichnet hat. Es
wére vielleicht besser gewesen, ihn als "Militdr-Miinz-Sklaven-
Komplex" zu bezeichnen, da die Verbreitung neuer
Militartechnologien (griechische Hopliten, rémische Legionen)
immer eng mit der Gefangennahme und Vermarktung von Sklaven
verbunden war und die andere Hauptquelle fiir Sklaven die Schulden
waren: Jetzt, da die Staaten nicht mehr regelméRig die Schiefertafeln
von der Landkarte wischen, waren diejenigen, die nicht das Gliick
hatten, Biirger der grofen militdrischen Stadtstaaten zu sein - die im
Allgemeinen vor rduberischen Kreditgebern geschiitzt waren -
Freiwild. Die Kreditsysteme des Nahen Ostens zerbrockelten nicht
unter der kommerziellen Konkurrenz; sie wurden von Alexanders
Armeen zerstort - Armeen, die eine halbe Tonne Silberbarren pro Tag
als Lohn benétigten. Die Minen, in denen die Goldbarren produziert
wurden, wurden im Allgemeinen von Sklaven bearbeitet.
Militdrkampagnen wiederum sorgten fiir einen endlosen Strom neuer
Sklaven. Kaiserliche Steuersysteme waren, wie bereits erwdhnt,
weitgehend darauf ausgerichtet, ihre Untertanen zur Schaffung von
Markten zu zwingen, so dass Soldaten (und natiirlich auch
Regierungsbeamte) in der Lage waren, mit diesem Edelmetall alles
zu kaufen, was sie wollten. Die Art von unpersonlichen Mérkten, die
einst dazu neigten, zwischen Gesellschaften oder am Rande
militdrischer Operationen zu entstehen, begannen nun die gesamte
Gesellschaft zu durchdringen.

Wie geschmacklos ihre Urspriinge auch sein mogen, die Schaffung
neuer Tauschmedien - Miinzen erschienen fast gleichzeitig in
Griechenland, Indien und China - scheint tiefgreifende intellektuelle
Auswirkungen gehabt zu haben. Einige gehen sogar so weit zu
argumentieren, dass die griechische Philosophie selbst durch
konzeptuelle Innovationen ermoglicht wurde, die durch das
Miinzwesen eingefiihrt wurden. Das bemerkenswerteste Muster ist
jedoch, dass zu fast genau den Zeiten und an den Orten, an denen
man auch die frithe Verbreitung der Miinzpragung beobachtet, die

-42 -

aus so vielen Bemiihungen zur Uberwindung des Kapitalismus durch
die Ubernahme der Kontrolle iiber den Regierungsapparat im 20.
Jahrhundert ergaben. Immer mehr Revolutionédre haben begonnen zu
erkennen, dass "die Revolution" nicht als irgendein groRer
apokalyptischer Moment kommen wird, der Sturm auf irgendein
globales Aquivalent des Winterpalastes, sondern als ein sehr langer
Prozess, der den groften Teil der Menschheitsgeschichte tiberdauert
hat (auch wenn er sich in letzter Zeit wie die meisten Dinge
beschleunigt hat) und voller Flucht- und Ausweichstrategien ebenso
wie dramatischer Konfrontationen steckt, und der, wie die meisten
Anarchisten meinen, nie zu einem endgiiltigen Ende kommen wird.

Es ist ein wenig beunruhigend, aber es bietet einen enormen Trost:
Wir miissen nicht bis "nach der Revolution" warten, um einen
Eindruck davon zu bekommen, wie echte Freiheit aussehen konnte.
Wie es das Crimethinc Collective, die groten = Propagandisten des
zeitgenossischen amerikanischen Anarchismus, ausdriickte: "Freiheit
existiert nur im Moment der Revolution. Und diese Momente sind
nicht so selten, wie man denkt." Fiir einen Anarchisten ist es in der
Tat ein ethischer Imperativ, zu versuchen, nicht-entfremdeten
Erfahrungen, wahre Demokratie, zu schaffen; nur wenn man seine
Organisationsform in der Gegenwart zumindest eine grobe
Anndherung daran macht, wie eine freie Gesellschaft tatsdchlich
funktionieren wiirde, wie jeder eines Tages leben kénnen sollte, kann
man garantieren, dass wir nicht wieder in die Katastrophe
zurlickfallen. Grimmige freudlose Revolutiondre, die alles
Vergniigen der Sache opfern, konnen nur grimmige freudlose
Gesellschaften hervorbringen.

Diese Verdnderungen waren schwer zu dokumentieren, weil
anarchistische Ideen in der Akademie bisher fast keine Beachtung
fanden. Es gibt immer noch Tausende von akademischen Marxisten,
aber fast keine akademischen Anarchisten. Dieser Riickstand ist
etwas schwierig zu interpretieren. Zum Teil liegt es zweifellos daran,
dass der Marxismus immer eine gewisse Affinitdit zur Akademie

-11 -



hatte, die dem Anarchismus offensichtlich fehlte: Die meisten
Schilderungen der Geschichte des Anarchismus gehen davon aus,
dass er dem Marxismus im Grunde dhnlich war: Der Anarchismus
wird als das Geistesprodukt bestimmter Denker des 19. Jahrhunderts
dargestellt (Proudhon, Bakunin, Kropotkin...), die dann spéter die
Organisationen der Arbeiterklasse inspirierten, sich in politische
Kéampfe verstrickten, sich in Sekten spalteten...

In den Standardberichten erscheint der Anarchismus in der Regel als
der drmere Vetter des Marxismus, theoretisch ein wenig plattfiiRig,
aber vielleicht mit Leidenschaft und Aufrichtigkeit den Verstand
ausgleichend. Tatsdchlich ist die Analogie spannend. Die
"Begriinder" des Anarchismus dachten nicht, dass sie etwas
besonders Neues erfunden hétten. Sie sahen seine Grundprinzipien -
gegenseitige Hilfe, freiwillige Vereinigung, egalitdre
Entscheidungsfindung - so alt wie die Menschheit. Dasselbe gilt fiir
die Ablehnung des Staates und aller Formen struktureller Gewalt,
Ungleichheit oder Herrschaft (Anarchismus bedeutet wortlich "ohne
Herrschaft") - selbst wenn man davon ausgeht, dass all diese Formen
irgendwie miteinander verwandt sind und sich gegenseitig
verstdrken. Nichts davon wurde als eine verbliiffende neue Doktrin
angesehen, sondern als eine seit langem bestehende Tendenz in der
Geschichte des menschlichen Denkens, die von keiner allgemeinen
Theorie der Ideologie erfasst werden kann.

Auf einer Ebene ist es eine Art Glaube: ein Glaube, dass die meisten
Formen der Verantwortungslosigkeit, die Macht notwendig zu
machen scheinen, in Wirklichkeit die Auswirkungen der Macht selbst
sind. In der Praxis ist es jedoch ein stindiges Infragestellen, ein
Bemiihen, jede Zwangs- oder Hierarchiebeziehung im menschlichen
Leben zu identifizieren und sie herauszufordern, sich zu
rechtfertigen, und wenn sie es nicht kénnen - was sich gewthnlich
als der Fall herausstellt - ein Bemiihen, ihre Macht einzuschranken
und so den Bereich der menschlichen Freiheit zu erweitern. So wie
ein Sufi sagen konnte, dass der Sufismus der Kern der Wahrheit

-12 -

Il. Axiales Alter (800 v. Chr. - 600 n. Chr.)

Vorherrschende Geldform: Miinzen und Metallbarren

Dies war das Zeitalter, in dem in China, Indien und im Nahen Osten
alle grofen Weltreligionen entstanden und geprigt wurden' Von der
Zeit der kriegfiihrenden Staaten in China {iber die Zersplitterung in
Indien bis hin zu den Gemetzeln und der Massenversklavung, die mit
der Expansion (und spater der Auflésung) des Romischen Reiches
einhergingen, war es eine Zeit spektakuldrer Kreativitdt in den
meisten Teilen der Welt, aber fast ebenso spektakuldrer Gewalt.

Die Miinzpragung, die die tatsdchliche Verwendung von Gold und
Silber als Tauschmittel ermoglichte, ermoglichte auch die Schaffung
von Markten im heute bekannteren, unpersénlichen Sinn des
Begriffs. Edelmetalle waren auch weitaus geeigneter fiir ein Zeitalter
allgemeiner Kriegsfithrung, aus dem offensichtlichen Grund, dass sie
gestohlen werden konnten. Die Miinzpragung wurde sicherlich nicht
erfunden, um den Handel zu erleichtern (die Phonizier, vollendete
Héndler der Antike, gehdrten zu den letzten, die sie {ibernahmen).
Sie scheint zuerst erfunden worden zu sein, um Soldaten zu
bezahlen, wahrscheinlich zuerst von den Herrschern von Lydien in
Kleinasien, um ihre griechischen Séldner zu bezahlen. Karthago,
eine andere grofe Handelsnation, begann erst sehr spiat mit der
Miinzpragung und dann ausdriicklich zur Bezahlung seiner
ausléandischen Soldaten.

14 Der Ausdruck "Axialzeitalter" wurde urspriinglich von Karl Jaspers gepragt, um
die relativ kurze Zeitspanne zwischen 800 v. Chr. - 200 v. Chr. zu beschreiben, in
der, wie er glaubte, so gut wie alle uns heute bekannten philosophischen
Haupttraditionen gleichzeitig in China, Indien und dem 6stlichen Mittelmeerraum
entstanden. Hier benutze ich ihn in Lewis Mumfords weiter gefassten Gebrauch des
Begriffs als den Zeitraum, in dem alle existierenden Weltreligionen entstanden und
der ungeféhr von der Zeit des Zarathustra bis zu der des Mohammed reicht.

-41 -



Auch die Gewohnheit, Geld gegen Zinsen auszugeben, hat ihren
Ursprung in Sumer - sie blieb beispielsweise in Agypten unbekannt.
Die Zinssdtze, die auf 20 Prozent festgelegt waren, blieben 2
Tausend Jahre lang stabil. (Dies war kein Zeichen staatlicher
Kontrolle iiber den Markt: Zu diesem Zeitpunkt waren es
Institutionen wie diese, die Markte erst moglich machten). Dies
fithrte jedoch zu einigen schwerwiegenden sozialen Problemen. Vor
allem in Jahren mit schlechten Ernten begannen die Bauern sich
hoffnungslos bei den Reichen zu verschulden und mussten ihre Hofe
und schlieBlich auch ihre Familienmitglieder in Schuldknechtschaft
aufgeben. Allmahlich scheint dieser Zustand zu einer sozialen Krise
gekommen zu sein, die nicht so sehr zu Volksaufstanden, sondern
vielmehr dazu fiihrt, dass die einfachen Leute die Stiddte verlassen
und sich ganz und gar auf dem Territorium niederlassen und zu
halbnomadischen "Banditen" und Pliinderern werden. Bald wurde es
fiir jeden neuen Herrscher zur Tradition, alle Schulden zu tilgen, alle
Schulden zu erlassen und eine Generalamnestie oder "Freiheit" zu
verkiinden, so dass alle Zwangsarbeiter zu ihren Familien
zuriickkehren konnten. (Es ist hier bezeichnend, dass das erste Wort
fiir "Freiheit", das in jeder menschlichen Sprache, der sumerischen
amarga, bekannt ist, wortlich "Riickkehr zur Mutter" bedeutet). Die
biblischen Propheten fiihrten einen &hnlichen Brauch ein, das
Jubildum, bei dem nach sieben Jahren alle Schulden in &hnlicher
Weise erlassen wurden. Dies ist der direkte Vorfahre des
neutestamentlichen Begriffs der "Erlosung". Wie der Okonom
Michael Hudson festgestellt hat, scheint es eines der Ungliicksfélle
der Weltgeschichte zu sein, dass sich die Institution des Verleihs von
Geld gegen Zinsen von Mesopotamien aus verbreitete, ohne dass sie
grolStenteils von ihren urspriinglichen Kontrollmechanismen
begleitet wurde.

- 40 -

hinter allen Religionen ist, konnte ein Anarchist argumentieren, dass
der Anarchismus der Drang nach Freiheit hinter allen politischen
Ideologien ist.

Die Schulen des Marxismus haben immer ihre Griinder. So wie der
Marxismus dem Geist von Marx entsprungen ist, so haben wir
Leninisten, Maoisten, Althusserianer... (Man beachte, wie die Liste
mit Staatsoberhduptern beginnt und fast nahtlos in franzosische
Professoren iibergeht - die wiederum ihre eigenen Sekten
hervorbringen konnen: Lacanier, Foucauldianer....)

Schulen des Anarchismus gehen dagegen fast ausnahmslos aus einer
Art Organisationsprinzip oder einer Form der Praxis hervor:
Anarcho-Syndikalisten und Anarcho-Kommunisten, Aufstdndische
und Plattformisten, Kooperativisten, Ratisten, Individualisten und so
weiter.

Anarchisten zeichnen sich dadurch aus, was sie tun und wie sie sich
organisieren, um es zu tun. Und in der Tat haben Anarchisten schon
immer die meiste Zeit damit verbracht, dariiber nachzudenken und zu
streiten. Sie waren nie sehr interessiert an der Art von breiten
strategischen oder philosophischen Fragen, die Marxisten
beschéftigen, wie z.B. Sind die Bauern eine potentiell revolutionére
Klasse? (Anarchisten betrachten dies als etwas, {iber das die Bauern
zu entscheiden haben) oder was ist die Natur der Warenform?
Vielmehr neigen sie dazu, dariiber zu streiten, was der wirklich
demokratische Weg zu einer Versammlung ist, an welchem Punkt die
Organisation aufhort, die Menschen zu erméchtigen und beginnt, die
individuelle  Freiheit zu  unterdriicken. Ist  "Fiihrung"
notwendigerweise eine schlechte Sache? Oder, alternativ, tiber die
Ethik der gegnerischen Macht: Was ist direkte Aktion? Sollte man
jemanden verurteilen, der ein Staatsoberhaupt ermordet? Wann ist es
in Ordnung, einen Ziegelstein zu werfen?

Der Marxismus ist also eher ein theoretischer oder analytischer
Diskurs iiber die revolutiondre Strategie. Anarchismus war eher ein

-13-



ethischer Diskurs iiber die revolutiondre Praxis. Folglich waren es
dort, wo der Marxismus brillante Theorien iiber die Praxis
hervorgebracht hat, meistens Anarchisten, die an der Praxis selbst
gearbeitet haben'.

Gegenwadrtig gibt es so etwas wie einen Bruch zwischen den
Generationen des Anarchismus: zwischen denjenigen, deren
politische Formierung in den 60er und 70er Jahren stattfand - und die
oft noch immer nicht an den sektiererischen Gewohnheiten des
letzten Jahrhunderts geriittelt haben oder einfach noch immer in
diesen Begriffen operieren - und jiingeren Aktivistinnen, die unter
anderem viel stirker von indigenen, feministischen, 6kologischen
und kulturkritischen Ideen gepréagt sind. Erstere organisieren sich vor
allem durch weithin sichtbare anarchistische Verbidnde wie die IWA,
NEFAC oder IWW. Letztere arbeiten am prominentesten in den
Netzwerken der globalen sozialen Bewegung, Netzwerken wie
Peoples Global Action, die anarchistische Kollektive in Europa und
anderswo mit Gruppen wie Maori-Aktivisten in Neuseeland,
Fischern in Indonesien oder der kanadischen
Postarbeitergewerkschaft vereint’. Letztere - was man lose als die
"kleinen Anarchisten" bezeichnen kénnte - sind inzwischen bei

1 Das bedeutet nicht, dass Anarchisten gegen die Theorie sein miissen. Es braucht
vielleicht keine Hohe Theorie, in dem heute bekannten Sinne. Sicherlich wird es
keine einzige, anarchistische Hochtheorie brauchen. Das wire ihrem Geist vollig
abtréglich. Viel besser, meinen wir, etwas mehr im Geiste anarchistischer
Entscheidungsprozesse: auf die Theorie angewandt wiirde dies bedeuten, die
Notwendigkeit einer Vielfalt hoher theoretischer Perspektiven zu akzeptieren, die
nur durch bestimmte gemeinsame Verpflichtungen und Verstédndnisse vereint sind.
Statt sich auf die Notwendigkeit zu stiitzen, die Grundannahmen anderer als falsch
zu erweisen, versucht sie, bestimmte Projekte zu finden, bei denen sie sich
gegenseitig verstdrken. Nur weil Theorien in gewisser Hinsicht inkommensurabel
sind, bedeutet das nicht, dass sie nicht existieren oder sich sogar gegenseitig
verstarken konnen, ebenso wenig wie die Tatsache, dass Einzelpersonen einzigartige
und inkommensurable Weltanschauungen haben, bedeutet, dass sie keine Freunde
oder Liebhaber werden oder an gemeinsamen Projekten arbeiten konnen. Mehr noch
als die Hohe Theorie braucht der Anarchismus das, was man niedrige Theorie
nennen konnte: eine Moglichkeit, sich mit den wirklichen, unmittelbaren Fragen
auseinanderzusetzen, die sich aus einem transformativen Projekt ergeben.

-14 -

l. Zeitalter der ersten Agrarreiche (3500-800 v. Chr.)
Dominante Geldform: virtuelles Kreditgeld

Unsere besten Informationen tiber die Herkunft des Geldes gehen auf
das alte Mesopotamien zuriick, aber es scheint keinen besonderen
Grund zur Annahme zu geben, dass die Dinge im pharaonischen
Agypten, im China der Bronzezeit oder im Indus-Tal radikal anders
waren. Die Wirtschaft Mesopotamiens wurde von groRen
offentlichen Einrichtungen (Tempel und Paldste) beherrscht, deren
biirokratische Verwalter durch die Festlegung eines festen
Aquivalents zwischen Silber und der Grundnahrungsmittelernte
Gerste effektiv Geld auf dem Konto schufen. Die Schulden wurden
in Silber berechnet, aber Silber wurde nur selten fiir Transaktionen
verwendet. Stattdessen wurden Zahlungen in Gerste oder in allem
anderen, was zuféllig handlich und akzeptabel war, geleistet. GroRere
Schulden wurden auf Keilschrifttafeln festgehalten, die von beiden
Parteien der Transaktion als Biirgschaften aufbewahrt wurden.

Sicherlich gab es Markte. Die Preise bestimmter Waren, die nicht im
Besitz von Tempeln oder Palédsten produziert wurden und daher nicht
den administrierten Preislisten unterlagen, schwankten in der Regel
je nach den Launen von Angebot und Nachfrage. Aber die meisten
alltaglichen ~ Kauf- und Verkaufshandlungen, insbesondere
diejenigen, die nicht zwischen véllig Fremden abgewickelt wurden,
scheinen auf Kredit getdtigt worden zu sein. So servierten z.B.
"Bierfrauen" oder ortliche Gastwirte Bier und mieteten oft Zimmer;
die Kunden zogen eine Rechnung auf; normalerweise wurde die
volle Summe zur Erntezeit versandt. Vermutlich handelten
Marktverkdufer, wie sie es heute auf kleinen Markten in Afrika oder
Zentralasien tun, und stellten Listen mit vertrauenswiirdigen Kunden
zusammen, denen sie Kredite gewdhren konnten.

-39 -



ein spektakuldres Merkmal: Es kann gestohlen werden. Da ein Gold-
oder Silberbarren ein Objekt ohne Stammbaum ist, hat Barren im
Laufe der Geschichte iiber weite Strecken die gleiche Rolle gespielt
wie der Koffer eines zeitgendssischen Drogenhdndlers voller
Dollarscheine, als ein Objekt ohne Geschichte, das im Austausch
gegen andere Wertgegenstdande so gut wie {iberall akzeptiert wird,
ohne dass Fragen gestellt werden. Infolgedessen kann man die
letzten 5.000 Jahre der Menschheitsgeschichte als die Geschichte
einer Art von Abwechslung betrachten. Kreditsysteme scheinen in
Zeiten relativen sozialen Friedens {iber Vertrauensnetzwerke zu
entstehen und vorherrschend zu werden, unabhdngig davon, ob sie
von Staaten oder, in den meisten Zeiten, von transnationalen
Institutionen geschaffen wurden, wéahrend Edelmetalle sie in Zeiten
weit verbreiteter Pliinderung ersetzen. Réduberische Kreditsysteme
gibt es sicherlich zu jeder Zeit, aber sie scheinen sich in Zeiten, in
denen Geld am leichtesten in Bargeld umgewandelt werden konnte,
am schéddlichsten ausgewirkt zu haben.

Als Ausgangspunkt fiir jeden Versuch, die grofen Rhythmen zu
erkennen, die den gegenwaértigen historischen Moment bestimmen,
mochte ich daher die folgende Gliederung der eurasischen
Geschichte nach dem Wechsel zwischen Perioden mit virtuellem und
Metallgeld vorschlagen:

-38 -

weitem die Mehrheit. Aber es ist manchmal schwer zu sagen, da so
viele von ihnen ihre Sympathien nicht sehr laut heraus posaunen.
Tatsdchlich gibt es viele, die anarchistische Prinzipien des
Antisektiererismus und der Offenheit so ernst nehmen, dass sie sich
aus eben diesem Grund nicht als "Anarchisten" bezeichnen wollen®.

Aber die drei wesentlichen Elemente, die sich durch alle
Manifestationen der anarchistischen Ideologie ziehen, sind definitiv
vorhanden - Antietatismus, Antikapitalismus und prafigurative
Politik (d.h. Organisationsformen, die bewusst der Welt &hneln, die
Sie schaffen wollen. Oder, wie ein anarchistischer Historiker der
Revolution in Spanien formuliert hat, "ein Bemiihen, nicht nur an die
Ideen, sondern an die Fakten der Zukunft selbst zu denken".* Dies ist
in allem prdsent, vom Aufbau von Kollektiven bis hin zu den Indy-
Medien, die alle als anarchistisch im neueren Sinne bezeichnet
werden konnen.” In einigen Léindern gibt es nur einen sehr
begrenzten Grad an Zusammenfluss zwischen den beiden
koexistierenden Generationen, meist in der Form, dass sie dem
folgen, was der andere tut - aber nicht viel mehr.

Ein Grund dafiir ist, dass die neue Generation viel mehr daran
interessiert ist, neue Formen der Praxis zu entwickeln, als iiber die
Feinheiten der Ideologie zu streiten. Die dramatischsten unter ihnen
waren die Entwicklung neuer Formen von Entscheidungsprozessen,
zumindest die Anfange einer alternativen Kultur der Demokratie. Die
beriihmten nordamerikanischen Sprecherrite, in denen Tausende von

2 Fiir weitere Informationen {iber die spannende Geschichte der Globalen Aktion der
Volker schlagen wir das Buch Wir sind tiberall: The Irresistible Rise of Global Anti-
Capitalism, herausgegeben von Notes from Nowhere, London: Riickseite 2003.
Siehe auch die Website der PGA: www.agp.org

3 Vgl. David Graeber, "Neue Anarchisten", Neuer linker Riickblick 13. Januar -
Februar 2002

4 Siehe Diego Abad de Santillan, Nach der Revolution, New York: Greenberg-
Herausgeber 1937

5 Weitere Informationen iiber das globale indymedia-Projekt: www.indymedia.org

-15-



Aktivisten GroRveranstaltungen im Konsens und ohne formelle
Fihrungsstruktur koordinieren, sind nur die spektakulérsten.

Eigentlich ist schon die Bezeichnung dieser Formen als "neu" ein
wenig triigerisch. Eine der wichtigsten Inspirationen fiir die neue
Generation von Anarchisten sind die zapatistischen autonomen
Bezirke von Chiapas, die in Tzeltal oder Tojolobal sprechenden
Gemeinden angesiedelt sind und seit Tausenden von Jahren das
Konsensverfahren anwenden - das nur noch von Revolutionédren
angewandt wird, um sicherzustellen, dass Frauen und jlingere
Menschen eine gleichberechtigte Stimme haben. In Nordamerika
ging der "Konsensprozess" vor allem aus der feministischen
Bewegung der 70er Jahre hervor, als Teil einer breiten Gegenreaktion
gegen den fiir die Neue Linke der 60er Jahre typischen Macho-
Fiihrungsstil. Die Idee des Konsenses selbst wurde den Quédkern
entlehnt, die wiederum behaupten, von den Sechs Nationen und
anderen Praktiken der amerikanischen Ureinwohner inspiriert
worden zu sein.

Konsens wird oft missverstanden. Oft hort man Kritiker behaupten,
er wiirde zu einer erstickenden Konformitét fiihren, aber fast nie von
jemandem, der den Konsens tatsdchlich in der Praxis beobachtet hat,
zumindest unter der Anleitung ausgebildeter, erfahrener Vermittler
(einige neuere Experimente in Europa, wo es nur eine geringe
Tradition solcher Dinge gibt, waren etwas oberfldchlich). Tatsdchlich
geht man in der Praxis davon aus, dass niemand einen anderen
wirklich vollstdndig zu seinem Standpunkt bekehren kénnte oder
wahrscheinlich sogar sollte. Stattdessen besteht der Sinn des
Konsensprozesses darin, einer Gruppe die Mdoglichkeit zu geben,
sich fiir eine gemeinsame Vorgehensweise zu entscheiden. Anstatt
Vorschldge nach oben und unten abzustimmen, werden Vorschldge
bearbeitet und {iberarbeitet, gestrichen oder neu erfunden, es findet
ein Prozess des Kompromisses und der Synthese statt, bis man am
Ende etwas hat, mit dem alle leben kénnen. Wenn es um die letzte
Phase geht, das eigentliche "Finden eines Konsenses", gibt es zwei

-16 -

wollte etwas zuriickgeben". In solchen Fillen neigen die
gegenseitigen = Rechte und  Pflichten, die gegenseitigen
Verpflichtungen - die Art von Beziehungen, die wirklich freie
Menschen miteinander eingehen konnten - immer dazu, in einer
Vorstellung von "Gesellschaft" subsumiert zu werden, in der wir alle
nur als absolute Schuldner vor der (jetzt unsichtbaren) Gestalt des
Konigs gleich sind, der fiir Thre Mutter und damit fiir die Menschheit
einspringt.

Was ich damit sagen will, ist, dass die Anspriiche des unpersénlichen
Marktes und die Anspriiche der "Gesellschaft" zwar oft
nebeneinander stehen - und sicherlich eine Tendenz hatten, auf alle
moglichen praktischen Weisen hin und her zu juxen -, dass sie aber
beide letztlich auf einer sehr &hnlichen Gewaltlogik beruhen. Es
handelt sich auch nicht um eine bloRe Frage historischer Urspriinge,
die als belanglos abgetan werden kann: Weder Staaten noch Mérkte
konnen ohne die stdndige Androhung von Gewalt existieren.

Man konnte sich also fragen, was ist die Alternative?

Auf dem Weg zu einer Geschichte des virtuellen Geldes

Hier kann ich zu meinem urspriinglichen Punkt zuriickkehren: dass
Geld urspriinglich nicht in dieser kalten, metallischen,
unpersonlichen Form auftauchte. Es erscheint urspriinglich in Form
eines Males, einer Abstraktion, aber auch als eine Beziehung (von
Schuld und Verpflichtung) zwischen Menschen. Es ist wichtig,
darauf hinzuweisen, dass es historisch gesehen das Warengeld ist,
das immer am direktesten mit Gewalt verbunden war. Wie ein
Historiker es ausdriickte: "Edelmetallbarren sind das Zubehor des
Krieges und nicht des friedlichen Handels"*.

Der Grund dafiir ist einfach. Warengeld, insbesondere in Form von
Gold und Silber, unterscheidet sich vom Kreditgeld vor allem durch

13 Geoffrey W. Gardiner, "Das Primat der Handelsschulden bei der
Geldentwicklung", in: Kredit- und Staatstheorien des Geldes: Die Beitrdge von A.
Mitchell Innes, hrsg. von Randall Wray, Cheltengham: Elgar, 2004, S.134.

-37-



Herren nicht mehr getotet werden diirfe; dass in der Tat nur die
Herrscher willkiirlich tiber Leben und Tod entscheiden konnten. Die
letzte Schuld hatte man dem Staat gegeniiber; er war der einzige, der
wirklich unbegrenzt war, der absolute, kosmische Anspriiche stellen
konnte.

Ich betone dies, weil diese Logik noch immer in uns ist. Wenn wir
von einer "Gesellschaft" (franzosische Gesellschaft, jamaikanische
Gesellschaft) sprechen, sprechen wir in Wirklichkeit von Menschen,
die von einem einzigen Nationalstaat organisiert sind. Das ist
jedenfalls das stillschweigende Modell. Gesellschaften" sind in
Wirklichkeit Staaten, die Logik der Staaten ist die der Eroberung, die
Logik der Eroberung ist letztlich identisch mit der der Sklaverei. In
den Héanden von Staatsapologeten verwandelt sich dies in eine
Vorstellung von einer wohlwollenderen "sozialen Schuld". Hier wird
eine kleine Geschichte erzdhlt, eine Art Mythos. Wir alle werden mit
einer unendlichen Schuld gegeniiber der Gesellschaft geboren, die
uns aufgezogen, gendhrt, erndhrt und gekleidet hat, gegentiber den
langst Verstorbenen, die unsere Sprache und unsere Traditionen
erfunden haben, gegeniiber all denen, die unsere Existenz ermoglicht
haben. In der Antike glaubten wir, dies den Gottern schuldig zu sein
(es wurde mit Opfern zuriickgezahlt - oder, Opfer war eigentlich nur
die Zahlung von Zinsen - letztendlich wurde es durch den Tod
zuriickgezahlt). Spater wurde die Schuld vom Staat - selbst eine
gottliche Institution - {ibernommen, wobei die Steuern das Opfer
ersetzten und der Militdrdienst die Lebensschuld. Geld ist einfach die
konkrete Form dieser sozialen Schuld, die Art und Weise, wie sie
verwaltet wird. Keynesianer mogen diese Art von Logik. Ebenso wie
verschiedene Stromungen von Sozialisten, Sozialdemokraten und
sogar Kryptofaschisten wie Auguste Comte (meines Wissens der
erste, der tatsdchlich den Begriff "soziale Schuld" gepragt hat). Aber
die Logik durchzieht auch einen grofen Teil unseres gesunden
Menschenverstandes: Denken Sie zum Beispiel an die Formulierung
"seine Schuld gegeniiber der Gesellschaft begleichen", oder "Ich
hatte das Gefiihl, meinem Land etwas schuldig zu sein", oder "Ich

-36 -

Ebenen moglicher Einwdnde: Man kann "zur Seite treten", d.h.
sagen: "Mir geféllt das nicht und ich werde mich nicht beteiligen,
aber ich wiirde niemanden davon abhalten, es zu tun", oder
"blockieren", was die Wirkung eines Vetos hat. Man kann nur dann
blockieren, wenn man der Meinung ist, dass ein Vorschlag gegen die
grundlegenden Prinzipien oder die Griinde fiir die Zugehorigkeit zu
einer Gruppe verstot. Man konnte sagen, dass die in der US-
Verfassung den Gerichten {ibertragene Funktion, legislative
Entscheidungen, die gegen verfassungsrechtliche Grundsitze
verstoflen, zu streichen, hier jedem iibertragen wird, der den Mut hat,
sich tatsachlich gegen den gemeinsamen Willen der Gruppe zu
stellen (obwohl es natiirlich auch Méglichkeiten gibt, prinzipienlose
Blocke anzufechten).

Man koénnte ausfiihrlich tiber die ausgekliigelten und iiberraschend
ausgefeilten Methoden sprechen, die entwickelt wurden, um
sicherzustellen, dass all dies funktioniert; iiber die Formen des
modifizierten Konsenses, die fiir sehr grofe Gruppen erforderlich
sind; tiber die Art und Weise, wie der Konsens selbst das Prinzip der
Dezentralisierung stdrkt, indem er sicherstellt, dass man nicht
wirklich Vorschldge vor sehr grofe Gruppen bringen will, es sei
denn, man muss es tun; iiber Mittel und Wege, um
Geschlechtergerechtigkeit zu gewéhrleisten und Konflikte zu losen...
Der Punkt ist, dass es sich hier um eine Form der direkten
Demokratie handelt, die sich sehr von der Art unterscheidet, die wir
gewohnlich mit dem Begriff assoziieren - oder, was das betrifft, mit
der Art von Mehrheitswahlrecht, wie es gewohnlich von
europdischen oder nordamerikanischen Anarchisten friitherer
Generationen angewandt wird oder wie es zum Beispiel in den
stadtischen argentinischen Asambleas der Mittelschicht immer noch
angewandt wird (wenn auch nicht signifikant unter den radikaleren
Piqueteros, den organisierten Arbeitslosen, die dazu neigen, durch
Konsens zu arbeiten). Mit dem zunehmenden internationalen
Kontakt zwischen verschiedenen Bewegungen, der Einbeziehung
indigener Gruppen und Bewegungen aus Afrika, Asien und Ozeanien

-17 -



mit radikal anderen Traditionen sehen wir den Beginn einer neuen
globalen Neukonzeption dessen, was "Demokratie" {iberhaupt
bedeuten sollte, und zwar so weit wie méglich von dem neoliberalen
Parlamentarismus entfernt, der gegenwadrtig von den bestehenden
Machten der Welt gefordert wird.

Auch hier ist es schwierig, diesem neuen Geist der Synthese zu
folgen, wenn man die meiste existierende anarchistische Literatur
liest, denn diejenigen, die den groften Teil ihrer Energie auf Fragen
der Theorie und nicht auf neue Formen der Praxis verwenden, sind
am ehesten in der Lage, die alte sektiererische dichotomisierende
Logik beizubehalten. Der moderne Anarchismus ist von unzéhligen
Widerspriichen durchdrungen. Wahrend Kleinanarchisten Ideen und
Praktiken, die sie von indigenen Verbiindeten gelernt haben, langsam
in ihre Organisationsformen oder alternativen Gemeinschaften
einfliefen lassen, ist die wichtigste Spur in der schriftlichen Literatur
das Auftauchen einer Sekte der Primitivisten, einer notorisch
umstrittenen Gruppierung, die die vollstindige Abschaffung der
industriellen Zivilisation und in einigen Féllen sogar der
Landwirtschaft fordert® Es ist jedoch nur eine Frage der Zeit, bis
diese éltere Entweder-Oder-Logik anfdngt, etwas Platz zu machen,
das der Praxis von konsensorientierten Gruppen dhnlicher ist.

Wie wiirde diese neue Synthese aussehen? Einige der Umrisse lassen
sich bereits innerhalb der Bewegung erkennen. Sie wird darauf
bestehen, den Schwerpunkt des Antiautoritarismus stindig zu
erweitern und sich vom Klassenreduktionismus wegzubewegen,
indem sie versucht, die "Totalitit der Herrschaft" zu erfassen, d.h.
nicht nur den Staat, sondern auch die Geschlechterverhéltnisse, und
nicht nur die Wirtschaft, sondern auch die kulturellen Beziehungen
und die Okologie, die Sexualitdt und die Freiheit in jeder Form, in
der sie angestrebt werden kann, hervorzuheben.

6 Vgl. Jason McQuinn, "Why I am not a Primitivist", Anarchy : a journal of desire
armed, printemps/été 2001.Vgl. le site anarchiste www.arnarchymag.org . Vgl. John
Zerzan, Future Primitive & Other Essays, Autonomedia, 1994.

-18 -

gerdt. Das liegt nicht daran, dass sie marktfeindlich wéren. Im
Gegenteil, sie ermutigen sie normalerweise, und zwar aus dem
einfachen Grund, dass es fiir die Regierungen unbequem ist, alles,
was sie brauchen (Seide, Wagenradder, Flamingozungen, Lapislazuli),
direkt von der Bevdélkerung ihres Untertanen zu erheben; es ist viel
einfacher, Markte zu fordern und sie dann zu kaufen. Die ersten
Markte folgten oft Armeen oder koniglichen Gefolgsleuten oder
bildeten sich in der Ndhe von Paldsten oder am Rande von
Militdarposten. Das erklédrt auch das eher rétselhafte Verhalten der
koniglichen Hofe: Denn da die Konige in der Regel die Gold- und
Silberminen kontrollierten, wozu genau sollte man Stiicke von dem
Zeug mit dem Gesicht drauf stampfen, sie bei der Zivilbevélkerung
abladen und dann verlangen, dass man sie einem als Steuern wieder
zuriickgibt? Es macht nur Sinn, wenn die Erhebung von Steuern
wirklich eine Moglichkeit war, alle zum Erwerb von Miinzen zu
zwingen, um den Aufstieg der Mérkte zu erleichtern, denn Mérkte
waren bequem zu haben. Fiir unsere heutigen Zwecke stellt sich
jedoch die entscheidende Frage: Wie wurden diese Steuern
gerechtfertigt? Warum waren die Untertanen ihnen etwas schuldig,
welche Schulden haben sie beglichen, als sie bezahlt wurden? Hier
kehren wir wieder zum Recht der Eroberung zuriick. (Tatsdchlich
mussten in der Antike freie Biirger - ob in Mesopotamien,
Griechenland oder Rom - oft genau aus diesem Grund keine direkten
Steuern zahlen, aber aus offensichtlichen Griinden vereinfache ich
hier). Wenn Konige behaupteten, durch das Recht der Eroberung die
Macht iiber Leben und Tod iiber ihre Untertanen zu haben, dann
waren auch die Schulden ihrer Untertanen letztlich unendlich; und
auch war, zumindest in diesem Zusammenhang, ihr Verhéltnis
zueinander, was sie einander schuldeten, unwichtig; alles, was
wirklich existierte, war ihr Verhdltnis zum Ko6nig. Dies wiederum
erklart, warum Konige und Kaiser stets versuchten, die Macht der
Herren iiber die Sklaven und die Macht der Glaubiger iiber die
Schuldner zu regeln. Zumindest wiirden sie, wenn sie die Macht dazu
hidtten, immer darauf bestehen, dass das Leben von
Kriegsgefangenen, die einmal verschont geblieben waren, von ihren

-35-



wissen, ein weiteres typisches - vielleicht bestimmendes - Merkmal
der Sklaverei, dass Sklaven gekauft oder verkauft werden konnen. In
diesem Fall wird die absolute Verschuldung (in einem anderen
Kontext, dem des Marktes) nicht mehr absolut - sie lasst sich sogar
genau quantifizieren. Es gibt guten Grund zu der Annahme, dass
genau diese Operation es ermoglichte, so etwas wie unsere heutige
Form des Geldes zu schaffen, denn das, was Anthropologen als
"primitives Geld" bezeichneten, wie man es in staatenlosen
Gesellschaften vorfindet (Federgeld der Salomon-Inseln, Irokesen-
Wampum), wurde meist dazu benutzt, Ehen zu arrangieren,
Blutfehden zu l6sen und an anderen Arten von Beziehungen
zwischen Menschen zu riitteln, anstatt Waren zu kaufen und zu
verkaufen. Wenn Sklaverei beispielsweise Schulden sind, dann
kénnen Schulden zu Sklaverei fithren. Ein babylonischer Bauer mag
den Eltern seiner Frau eine handliche Summe in Silber gezahlt
haben, um die Ehe zu formalisieren, aber er besall sie in keiner
Weise. Er konnte sicherlich nicht die Mutter seiner Kinder kaufen
oder verkaufen. Aber all das wiirde sich dndern, wenn er einen Kredit
aufndhme. Sollte er zahlungsunfdhig werden, konnten seine
Glaubiger zuerst seine Schafe und Mabel, dann sein Haus, seine
Felder und Obstgérten entfernen und schliefllich seine Frau, seine
Kinder und sogar sich selbst als Schuldner nehmen, bis die
Angelegenheit geregelt wére (was natiirlich mit dem Verschwinden
seiner Mittel immer schwieriger wurde). Die Verschuldung war das
Scharnier, das es ermdglichte, sich Geld in etwa im modernen Sinne
vorzustellen und damit auch das zu produzieren, was wir gerne als
Markt bezeichnen: eine Arena, in der man alles kaufen und
verkaufen kann, denn alle Objekte sind (wie Sklaven) aus ihren
fritheren sozialen Beziehungen herausgelost und existieren nur in
Bezug auf Geld.

Aber gleichzeitig kann die Logik der Verschuldung als Eroberung,
wie ich bereits erwdhnt habe, einen anderen Weg einschlagen.
Konige neigen im Laufe der Geschichte dazu, zutiefst ambivalent zu
sein und zuzulassen, dass die Schuldenlogik vollig aufler Kontrolle

-34 -

Dieser Ansatz verlangt weder eine endlose Ausdehnung der
materiellen Produktion, noch hilt er die Technologien fiir neutral,
aber er verunglimpft auch nicht die Technologie an sich. Stattdessen
soll sich mit verschiedenen Arten von Technologie vertraut gemacht
und sie gegebenenfalls eingesetzt werden. Er kritisiert nicht nur nicht
die Institutionen an sich oder die politischen Formen an sich, sondern
versucht, neue Institutionen und neue politische Formen fiir den
Aktivismus und fiir eine neue Gesellschaft zu konzipieren,
einschlieflich neuer Wege der Begegnung, neuer Wege der
Entscheidungsfindung, neuer Wege der Koordination, in der gleichen
Weise, wie er es bereits mit den wiederbelebten Affinitdtsgruppen
und Netzwerken getan hat. Und er verurteilt nicht nur keine
Reformen an sich, sondern kdmpft auch darum, nicht-reformistische
Reformen zu definieren und zu gewinnen, die auf die unmittelbaren
Bediirfnisse der Menschen eingehen und ihr Leben im Hier und Jetzt
verbessern, wéhrend sie gleichzeitig auf weitere Errungenschaften
und schlieflich auf eine umfassende Transformation zusteuert’.

Und natiirlich wird die Theorie die Praxis einholen miissen. Um voll
wirksam zu sein, wird der moderne Anarchismus mindestens drei
Ebenen umfassen miissen: Aktivistinnen, Volksorganisationen und
ForscherInnen. Das Problem im Moment besteht darin, dass
anarchistische Intellektuelle, die die altmodischen,
avantgardistischen Gewohnheiten {iberwinden wollen - den
marxistischen sektiererischen Kater, der immer noch einen GrofSteil
der radikalen intellektuellen Welt heimsucht -, sich nicht ganz sicher
sind, welche Rolle sie spielen sollen. Anarchismus muss reflexiv
werden. Aber wie? Auf einer Ebene scheint die Antwort
offensichtlich. Man sollte nicht dozieren, nicht diktieren, nicht
einmal unbedingt an sich selbst als LehrerIn denken, sondern muss
zuhoren, erforschen und entdecken. Man muss die stillschweigende

7 Vgl. Andrej Grubacic, Auf dem Weg zu einem anderen Anarchismus, in : Sen, Jai,
Anita Anand, Arturo Escobar und Peter Waterman, Das Weltsozialforum: Gegen alle
Reiche, Neu-Delhi: Viveka 2004.

-19-



Logik, die bereits neuen Formen radikaler Praxis zugrunde liegt,
herauskitzeln und explizit machen. Sich selbst in den Dienst von
Aktivistinnen stellen, indem man Informationen zur Verfiigung stellt
oder die Interessen der herrschenden Elite, die sich sorgfaltig hinter
angeblich objektiven, autoritativen Diskursen verstecken, bloBstellt,
anstatt zu versuchen, eine neue Version derselben Sache
durchzusetzen. Aber gleichzeitig erkennen die meisten an, dass der
intellektuelle Kampf seinen Platz bekriftigen muss. Viele beginnen
darauf hinzuweisen, dass eine der grundlegenden Schwéchen der
anarchistischen Bewegung heute, etwa im Hinblick auf die Zeit von
Kropotkin oder Reclus oder Herbert Read, genau darin besteht, das
Symbolische, das Visiondre zu vernachldssigen und die Wirksamkeit
der Theorie zu iibersehen. Wie kommt man von der Ethnographie zu
utopischen Visionen - idealerweise zu moglichst vielen utopischen
Visionen? Es ist wohl kaum ein Zufall, dass einige der groften
Anwerberinnen fiir den Anarchismus in Ldndern wie den Vereinigten
Staaten feministische Science-Fiction-Autorinnen wie Starhawk oder
Ursula K. LeGuin waren ®

Eine Moglichkeit, wie dies zu geschehen beginnt, besteht darin, dass
Anarchistinnen und Anarchisten beginnen, die Erfahrungen anderer
sozialer Bewegungen mit einem weiterentwickelten theoretischen
Korpus zuriickzugewinnen, Ideen, die aus Kreisen stammen, die dem
Anarchismus nahe stehen, ja sogar von ihm inspiriert sind. Nehmen
wir zum Beispiel die Idee der partizipatorischen Okonomie, die eine
anarchistische 6konomische Vision par excellence darstellt und die
anarchistische 6konomische Tradition ergdnzt und Kkorrigiert.
Parecon-Theoretiker (Abkiirzung fiir Participatory Economics, zu
deutsch etwa Mitbestimmungs-Wirtschaftssystem) argumentieren fiir
die Existenz von nicht nur zwei, sondern drei Hauptklassen im
fortgeschrittenen Kapitalismus: nicht nur ein Proletariat und eine
Bourgeoisie, sondern eine "Koordinationsklasse", deren Rolle darin
besteht, die Arbeit der Arbeiterklasse zu verwalten und zu

8 Vgl. Starhawk, Webs of Power: Notes from Global Uprising, San Francisco 2002.
Siehe auch: www.starhawk.org

-20 -

Was folgt, ist ein Fragment eines viel groReren Forschungsprojekts
tiber Schulden und Schuldgeld in der Menschheitsgeschichte. Die
erste und tiberwéltigende Schlussfolgerung dieses Projekts ist, dass
wir beim Studium der Wirtschaftsgeschichte dazu neigen, die Rolle
der Gewalt, die absolut zentrale Rolle von Krieg und Sklaverei bei
der Schaffung und Gestaltung der grundlegenden Institutionen
dessen, was wir heute "Wirtschaft" nennen, systematisch zu
ignorieren. Mehr noch, die Urspriinge spielen eine Rolle. Die Gewalt
mag unsichtbar sein, aber sie bleibt in die eigentliche Logik unseres
okonomischen gesunden Menschenverstandes eingeschrieben, in die
scheinbar selbstverstandliche Natur von Institutionen, die aullerhalb
des Gewaltmonopols - aber auch der systematischen
Gewaltandrohung -, das der heutige Staat aufrechterhdlt, einfach nie
existieren wiirden und kénnten.

Lassen Sie mich mit der Institution der Sklaverei beginnen, deren
Rolle meines Erachtens eine Schliisselrolle spielt. In den meisten
Zeiten und an den meisten Orten wird die Sklaverei als eine Folge
des Krieges angesehen. Manchmal sind die meisten Sklaven
tatsdchlich Kriegsgefangene, manchmal sind sie es nicht, aber fast
ausnahmslos wird der Krieg als Grundlage und Rechtfertigung der
Institution angesehen. Wenn Sie im Krieg kapitulieren, dann ist das,
was Sie kapitulieren, Ihr Leben; Thr Eroberer hat das Recht, Sie zu
toten, und oft wird er es auch tun. Entscheidet er sich dagegen,
verdanken Sie ihm buchstdblich Thr Leben, eine Schuld, die als
absolut, unendlich und uneinlésbar angesehen wird. Er kann im
Prinzip alles herausholen, was er will, und alle Schulden -
Verpflichtungen -, die Sie anderen schulden (Thren Freunden, Threr
Familie, fritheren politischen Loyalititen) oder die andere Thnen
deshalb schulden, werden als absolut verneint angesehen. Ihre
Schuld gegeniiber IThrem Besitzer ist alles, was jetzt besteht.

Diese Art von Logik hat mindestens zwei sehr interessante

Konsequenzen, auch wenn man sagen konnte, dass sie in eher
entgegengesetzte Richtungen ziehen. Erstens ist es, wie wir alle

-33-



gebe dir zehn Hihner fiir diese Kuh" basiert. Die meisten
Volkswirtschaften, die kein Geld einsetzen - oder irgendetwas, das
wir ohnehin als Geld bezeichnen wiirden - funktionieren ganz anders.
Es handelt sich, wie der franzosische Anthropologe Marcel Mauss
bekanntlich sagte, um "Geschenkdkonomien”, in denen die
Transaktionen entweder auf den Prinzipien der GroRziigigkeit mit
offenen Handen beruhen oder, wenn es doch zu Berechnungen
kommt, meist in Wettbewerben um die Frage, wer am meisten
verschenken kann, untergehen. Was ich hier jedoch hervorheben
mochte, ist, was passiert, wenn Geld zum ersten Mal in etwas wie
seiner jetzigen Form auftaucht (im Grunde mit dem Erscheinen des
Staates). Denn hier zeigt sich, dass die Okonomen es nicht nur
falsch, sondern gerade riickwérts bekommen. Tatsdchlich steht das
virtuelle Geld an erster Stelle. Bankkonten, Registerkarten und
Spesenkonten existierten mindestens 2000 Jahre lang, bevor es so
etwas wie Miinzen oder andere physische Gegenstdnde gab, die
regelméBig zum Kauf und Verkauf von Dingen verwendet wurden,
alles, was man als "Wéahrung" bezeichnen kénnte.

"Geld" in diesem modernen Sinne, eine einheitliche Ware, die nicht
nur ausgewdhlt wurde, um den Wert anderer Waren zu messen,
sondern tatsdchlich in einheitlichen Stiickelungen gestempelt und
jedes Mal ausgezahlt wurde, wenn jemand etwas kaufte oder
verkaufte, war eine Innovation aus der Eisenzeit -
hochstwahrscheinlich ~ erfunden, um Soéldner zu bezahlen.
Tauschhandel in dem von Adam Smith vorgestellten Sinne, der
direkte Tausch von Pfeilspitzen gegen Schuhe oder Ahnliches, kann
sich manchmal an den Randern zwischen Gesellschaften oder als Teil
des internationalen Handels entwickeln, aber er findet hauptsachlich
dort statt, wo sich die Menschen an den Gebrauch von Geld gew6hnt
haben, und dann verschwindet dieses Geldangebot. Beispiele fiir
Letzteres sind einige Teile Westafrikas im 18. und 19. Jahrhundert
oder in jlingerer Zeit, wenn auch in kiirzerer Zeit, in Russland oder
Argentinien.

-32-

kontrollieren. Dies ist die Klasse, zu der die Managementhierarchie
und die professionellen Berater und Berater gehdren, die fiir ihr
Kontrollsystem von zentraler Bedeutung sind - als Rechtsanwilte,
wichtige Ingenieure und Buchhalter und so weiter. Sie behalten ihre
Klassenposition aufgrund ihrer relativen Monopolisierung von
Wissen, Fahigkeiten und Verbindungen. Infolgedessen haben
Okonomen und andere, die in dieser Tradition arbeiten, versucht,
Modelle einer Wirtschaft zu schaffen, die systematisch die Trennung
zwischen physischer und intellektueller Arbeit aufheben wiirde. Nun,
da der Anarchismus so deutlich zum Zentrum revolutiondrer
Kreativitdt geworden ist, haben die Befiirworter solcher Modelle
zunehmend, wenn nicht gerade, so doch zumindest den Grad der
Vereinbarkeit ihrer Ideen mit einer anarchistischen Vision betont.’

Ahnliches beginnt mit der Entwicklung anarchistischer politischer
Visionen zu geschehen. Nun ist dies ein Bereich, in dem der
klassische Anarchismus bereits einen Vorsprung vor dem klassischen
Marxismus hatte, der nie eine Theorie der politischen Organisation
entwickelt hat. Verschiedene Schulen des Anarchismus haben oft
sehr spezifische Formen der sozialen Organisation befiirwortet, wenn
auch oft in deutlichem Gegensatz zueinander. Dennoch tendierte der
Anarchismus als Ganzes dazu, das voranzubringen, was Liberale
gerne als '"negative Freiheiten", "Freiheiten von" und nicht als
substantielle "Freiheiten zu" bezeichnen. Oft hat er genau dieses
Engagement als Beweis fiir den Pluralismus, die ideologische
Toleranz oder die Kreativitit des Anarchismus gefeiert. Aber als
Folge davon gab es eine Abneigung, iiber die Entwicklung
kleinrdumiger Organisationsformen hinauszugehen, und den
Glauben, dass grolere, kompliziertere Strukturen spater im gleichen
Geist improvisiert werden kénnen.

Es hat Ausnahmen gegeben. Pierre Joseph Proudhon versuchte, eine
Gesamtvision davon zu entwickeln, wie eine libertdre Gesellschaft

9 Albert, Michael, Partizipative Okonomie, Verso, 2003. Siehe auch:
WWW.parecon.org

-21 -



funktionieren konnte.'"’ Es wird allgemein als gescheitert angesehen,
aber es wies den Weg zu weiter entwickelten Visionen, wie zum
Beispiel dem "libertdren Munizipalismus" der nordamerikanischen
Sozialokologen. Es gibt eine lebhafte Entwicklung, z.B. in der Frage,
wie Prinzipien der Arbeiterkontrolle - die von den Parecon-Vélkern
betont wurden - und der direkten Demokratie, die von den
Sozialokologen betont wurde, in Einklang gebracht werden kénnen."

Dennoch sind noch viele Details auszufiillen: Welche positiven
institutionellen Alternativen haben die Anarchisten zu den heutigen
Gesetzgebungen, Gerichten, Polizei und verschiedenen
Exekutivorganen? Wie kann man eine politische Vision anbieten, die
Gesetzgebung, Umsetzung, Rechtsprechung und Vollstreckung
umfasst und die zeigt, wie jede davon auf nicht-autoritire Weise
effektiv umgesetzt werden koénnte - nicht nur, um langfristige
Hoffnung zu geben, sondern auch, um unmittelbare Reaktionen auf
das heutige Wahl-, Gesetzgebungs-, Vollzugs- und Gerichtssystem
und damit auf viele strategische Entscheidungen zu ermdglichen.
Natiirlich koénnte es dazu niemals eine anarchistische Parteilinie
geben, das allgemeine Gefiihl unter den kleinen Anarchisten ist
zumindest, dass wir viele konkrete Visionen brauchen. Doch
zwischen  tatsdchlichen  sozialen = Experimenten  innerhalb
expandierender selbstverwaltender Gemeinschaften an Orten wie
Chiapas und Argentinien und den Bemiihungen anarchistischer
Gelehrter/Aktivisten wie dem neu gegriindeten Planetary
Alternatives Network oder den Foren "Leben nach dem
Kapitalismus", erfolgreiche Beispiele fiir wirtschaftliche und
politische Formen ausfindig zu machen und zusammenzustellen,
beginnt die Arbeit". Es handelt sich eindeutig um einen langfristigen

10 Avineri, Shlomo. Der soziale und politische Gedanke von Karl Marx. London:
Cambridge University Press, 1968

11 Siehe The Murray Bookchin Reader, herausgegeben von Janet Biehl, London:
Cassell 1997. Siehe auch die Website des Instituts fiir Soziale Okologie:
www.social-ecology.org

12 Weitere Informationen zu den Foren Leben nach dem Kapitalismus finden Sie
unter: http://www.zmag.org/lacsite.htm

-22 -

genau die Fragen, die ich hier stelle. Ich méchte vielmehr Fragen der
Verschuldung aus einer anderen, viel ldngerfristigen historischen
Perspektive betrachten. Dadurch ergibt sich ein viel weniger diisteres
und deprimierendes Bild, als man meinen kénnte, denn die
Geschichte der Schulden ist nicht nur eine Geschichte der Sklaverei,
der Unterdriickung und der erbitterten sozialen Kampfe - was sie
natiirlich auch ist, denn Schulden sind sicherlich das wirksamste
Mittel, das je geschaffen wurde, um Beziehungen, die auf Gewalt
und Unterdriickung beruhen, zu nehmen und sie allen Beteiligten
richtig und moralisch erscheinen zu lassen -, sondern auch von
Kredit, Ehre, Vertrauen und gegenseitiger Verpflichtung. Schulden
waren in den letzten 5.000 Jahren der Dreh- und Angelpunkt nicht
nur von Formen der Unterdriickung, sondern auch des Volkskampfes.
Schuldenkrisen sind periodisch und werden zum Stoff fiir Aufsténde,
Mobilisierungen und Revolutionen, aber auch fiir Uberlegungen
dariiber, was Menschen einander tatsdchlich schulden, auf der
moralischen Grundlage der menschlichen Gesellschaft und tiber die
Natur von Zeit, Arbeit, Wert, Kreativitdt und Gewalt.

Verschuldung und Gewalt

In diesem Aufsatz mochte ich nicht so sehr auf die philosophischen
Fragen eingehen, sondern vielmehr die historische Grundlage, die
rhythmische Struktur der Geschichte, wenn man sie sich als eine
Geschichte der Schulden vorstellt, darlegen. Hier wird meine
Ausbildung als Anthropologe besonders niitzlich. Eine der
traditionellen Rollen des Wirtschaftsanthropologen besteht darin,
darauf hinzuweisen, dass die in den Wirtschaftslehrbiichern
dargelegte Standarderzdhlung - die wir alle fiir selbstverstdandlich
halten, wirklich, dass es einmal einen Tauschhandel gab; dass, als
dieser zu unbequem wurde, die Menschen das Geld erfanden; dass
dies schlieflich zu abstrakten Kredit- und Schuldensystemen, zum
Bankwesen und zur New Yorker Borse fiihrte - einfach falsch ist. Es
gibt in der Tat kein bekanntes Beispiel fiir eine menschliche
Gesellschaft, deren Wirtschaft auf dem Tauschhandel der Sorte "Ich

-31-



Zusammenprall der Narrative. Oder vielleicht ist es die Tatsache,
dass, wann immer der Kapitalismus sich als ewig versteht, er dazu
neigt, zu einer Schuldenspirale zu fiihren. Tatsdchlich sind die
Beziehungen zwischen Schuldenblasen und Apokalypse kompliziert
und wéren schwer (wenn auch faszinierend) zu entwirren, aber ich
wiirde so viel vorschlagen. Die Finanzialisierung des Kapitals hat zu
einer Situation gefiihrt, in der etwa 97 bis 98 Prozent des Geldes in
der gesamten "Wirtschaft" wohlhabender Lander wie den USA oder
GrofSbritannien Schulden sind. Das heifit, es ist Geld, dessen Wert
nicht auf etwas beruht, das tatsdchlich in der Gegenwart existiert
(Bauxit, Skulpturen, Pfirsiche, Software), sondern auf etwas, das
irgendwann in der Zukunft existieren konnte. Abstraktes" Geld ist
keine Idee, es ist ein Versprechen - ein Versprechen von etwas
Konkretem, das irgendwann in der Zukunft existieren wird, von
zukiinftigen Profiten, die aus zukiinftigen Ressourcen gewonnen
werden, von zukiinftiger Arbeit von Bergleuten, Kiinstlern,
Obstpfliickern, Webdesignern, die noch nicht geboren sind. An dem
Punkt, an dem die imagindre zukiinftige Wirtschaft 50 bis 100 Mal
grofer ist als die gegenwiértige "reale", muss etwas gegeben werden.
Aber das Platzen von Blasen ldsst oft iiberhaupt keine Zukunft
erahnen, auller einer Katastrophe, denn die Entstehung von Blasen
wird durch die Zerstérung jeglicher Fahigkeit, sich eine alternative
Zukunft vorzustellen, ermoglicht. Nur einmal kann man sich nicht
vorstellen, dass wir uns auf irgendeine Art von neuer
Zukunftsgesellschaft zubewegen, dass die Welt nie grundlegend
anders sein wird, dass es nichts mehr vorzustellen gibt, auer immer
mehr Zukunftsgeld.

Es konnte, wie ich schon sagte, interessant sein zu versuchen, die
sich wandelnden historischen Beziehungen zwischen Krieg, der
Entwicklung von "Sicherheits"-Apparaten, die vor allem dazu
dienen, Trdume von alternativen Zukiinften zu ersticken,
Spekulationsblasen, Klassenkampf und die Geschichte der
kapitalistischen Zukunft, die zwischen Utopie und Katastrophe hin
und her zu schwanken scheint, zu entwirren. Dies sind jedoch nicht

-30 -

Prozess. Aber dann hat das anarchistische Jahrhundert gerade erst
begonnen.

-23-



3. Schulden die ersten 5000 Jahre

Es folgt eine Reihe kurzer Uberlegungen (die Teil einer viel
umfassenderen Arbeit sind) zu Schulden, Krediten und virtuellem
Geld: Themen, die fiir viele in der gegenwaértigen Zeit offensichtlich
von ziemlich dringlicher Bedeutung sind.

Es scheint kaum Zweifel daran zu geben, dass die Geschichte, von
der weithin gemunkelt wird, sie sei vor einigen Jahren zu Ende
gegangen, in letzter Zeit iberhand genommen hat und dabei ist, uns
in eine neue politische und wirtschaftliche Landschaft zu spucken,
deren Umrisse niemand versteht. Alle sind sich einig, dass gerade
etwas zu Ende gegangen ist, aber niemand ist sich ganz sicher, was.
Der Neoliberalismus? Postmoderne? Amerikanische Hegemonie?
Die Herrschaft des Finanzkapitals? Der Kapitalismus selbst (vorerst
unwahrscheinlich)? Noch schwieriger ist es, vorherzusagen, was uns
entgegengeschleudert wird, geschweige denn, welche Form die
Kréfte des Widerstands gegen ihn annehmen werden. Eine neue
Form eines griinen Kapitalismus? Wissens-Keynesianismus?
Industrieller Autoritarismus chinesischer Prdagung? Progressiver
Imperialismus?

In Momenten der Transformation ist eines der wenigen Dinge, die
man mit Sicherheit sagen kann, dass wir nicht wirklich wissen, wie
sehr unsere eigenen Handlungen das Ergebnis beeinflussen kénnen,
aber wir waren sehr dumm, wenn wir annehmen wiirden, dass sie es
nicht kénnen.

Historisches Handeln neigt dazu, in der Form narrativ zu sein. Um in
der Lage zu sein, in die Geschichte einzugreifen (wohlgemerkt, um
unter allen Umstdnden entschlossen zu handeln), muss man in der
Lage sein, sich in eine Art Geschichte hineinzuversetzen - obwohl
ich als jemand, der tatsdchlich die Gelegenheit hatte, mitten in ein
oder zwei welthistorische Ereignisse einzutauchen, auch bezeugen

-24 -

wenn sie nicht in einer apokalyptischen sozialistischen Revolution
erhdngt werden sollten, Zeugen eines &hnlichen apokalyptischen
Zusammenbruchs in eine degenerierte Barbarei. FEines der
beunruhigendsten Merkmale des Kapitalismus ist in der Tat nicht
nur, dass er standig apokalyptische Phantasien erzeugt, sondern dass
er tatsdchlich die physischen Mittel produziert, um apokalyptische
Phantasien wahr werden zu lassen. Zum Beispiel kam in den 50er
Jahren, als die Zerstorung des Kapitalismus von innen nicht mehr
plausibel vorstellbar war, das Gespenst eines Atomkriegs auf. In
diesem Fall waren die Bomben ganz real. Und als mit dem Ende des
Kalten Krieges die Aussicht auf den Einsatz dieser Bomben
(zumindest in einer solchen Zahl, dass sie den Planeten zerstoren
konnten) zunehmend unglaubwiirdig wurde, wurde uns plotzlich die
Aussicht auf eine globale Erwdrmung eréffnet.

Es wire interessant, ausfiihrlich iiber den Kapitalismus und seine
Zeithorizonte  nachzudenken: Was hat es mit diesem
Wirtschaftssystem auf sich, dass es die Aussicht auf seine eigene
Ewigkeit ausléschen zu wollen scheint? Da der Kapitalismus
einerseits auf einer Logik des ewigen Wachstums basiert, konnte
man argumentieren, dass er per definitionem nicht ewig ist und sich
nur als solches erkennen kann. Aber zu anderen Zeiten scheinen
diejenigen, die den Kapitalismus annehmen, ihn als ewig oder
mindestens 5.000 Jahre alt betrachten zu wollen und hartnédckig
darauf zu bestehen, dass er auch noch 5.000 Jahre in der Zukunft
existieren wird. Zu anderen Zeiten erscheint er wie ein historischer
Eklat, ein wahnsinnig méchtiger Akkumulationsmotor, der um 1500
oder vielleicht 1750 explodierte und ohne eine Art apokalyptischen
Zusammenbruch unmoglich aufrechterhalten werden konnte.
Vielleicht ist das scheinbare Knéduel von Widerspriichen das Ergebnis
der Notwendigkeit, die kurzfristigen Perspektiven, die von
kurzfristigen Gewinnstrebenden, Managern und CEOs benotigt
werden, mit den breiteren strategischen Perspektiven derer, die das
System tatsdchlich leiten, in Einklang zu bringen, die
notwendigerweise politischer sind. Das FErgebnis ist ein

-29.



einzubeziehen, bricht das Ganze erneut in eine Energiekrise und eine
globale Rezession zusammen.

Nichts davon schlieft sich notwendigerweise gegenseitig aus, aber
sie haben sehr unterschiedliche strategische Implikationen. Vieles
héngt davon ab, welchen Faktor man zuféllig als die treibende Kraft
entscheidet: die innere Dynamik des Kapitalismus, Aufstieg und Fall
der Imperien, die Herausforderung des Volkswiderstandes? Aber
wenn es darum geht, die Rhythmen auf diese Weise zu lesen, wirft
der gegenwirtige Moment immer noch ungewohnliche
Schwierigkeiten auf. Es herrscht das weit verbreitete Gefiihl, dass
wir auf eine Art fundamentalen Bruch zusteuern, dass man sich nicht
mehr darauf verlassen kann, dass sich alte Rhythmen wiederholen,
dass wir vielleicht in eine neue Art von Zeit eintreten. Wallerstein
sagt so viel explizit: Wenn alles so laufen wiirde, wie es im
Allgemeinen in den letzten 500 Jahren gelaufen ist, wiirde Ostasien
zum neuen Zentrum der kapitalistischen Dominanz werden. Das
Problem ist, dass wir uns moglicherweise dem Ende eines 500-
Jahres-Zyklus ndhern und uns in eine Welt bewegen, die nach vollig
anderen Prinzipien funktioniert (Subtext: der Kapitalismus selbst
konnte sich dem Ende ndhern). In diesem Fall, wer weil? Ebenso
konnen sich die Zyklen des Militarismus in einer Welt, in der die
militarischen GroRfmaéchte in der Lage sind, alles Leben auf der Erde
auszuloschen, nicht in der gleichen Form fortsetzen, so dass ein
totaler Krieg zwischen ihnen unméglich ist. Dann ist da noch der
Faktor der drohenden 6kologischen Katastrophe.

Man konnte natiirlich argumentieren, dass die Geschichte so ist, dass
wir immer das Gefiihl haben, am Rande von etwas zu stehen. Es ist
immer eine Krise, es gibt keinen besonderen Grund, anzunehmen,
dass es diesmal wahr ist. Historisch gesehen ist es eine Besonderheit
des Kapitalismus, dass er sich stdndig gezwungen sieht, Gespenster
seines eigenen Untergangs aufzuwerfen. Wahrend des grofSten Teils
des 19. Jahrhunderts und bis weit ins 20. Jahrhundert hinein
operierten die meisten Kapitalisten unter dem sehr starken Verdacht,
dass sie in Kiirze an Bdumen aufgehdngt werden konnten - oder,

-28 -

kann, dass man in einer solchen Situation fast nie ganz sicher ist, um
welche Art von Drama es sich wirklich handelt, da es in der Regel
mehrere Alternativen gibt, die sich darum streiten, und dass die Frage
erst dann gelost ist, wenn alles vorbei ist (aber auch dann nie
vollstandig geldst ist). Aber ich glaube, es gibt etwas, das sogar noch
frither kommt. Wenn man zuerst versucht, eine historische Situation
zu beurteilen, ohne eine wirkliche Vorstellung davon zu haben, wo
man steht, wenn man versucht, sich in einen viel groeren Strom der
Geschichte zu versetzen, um in der Lage zu sein, dariiber
nachzudenken, was das Problem {iberhaupt ist, dann geht es
normalerweise weniger darum, sich in eine Geschichte zu versetzen,
als vielmehr darum, die groBere rhythmische Struktur, das Auf und
Ab der historischen Bewegungen herauszufinden. Ist das, was um
mich herum geschieht, das Ergebnis einer
generationentibergreifenden  politischen = Neuordnung,  einer
Bewegung des Boom- oder Bust Zyklus des Kapitalismus, der
Beginn oder das Ergebnis einer neuen Welle von Kéampfen, die
unvermeidliche Entfaltung einer Kondratieff-B-Kurve? Oder sind es
all diese Dinge? Wie weben sich all diese Rhythmen ineinander und
auseinander? Gibt es einen Kernrhythmus, der die anderen
vorantreibt? Wie sitzen sie ineinander, verketten, harmonisieren,
kollidieren?

Lassen Sie mich kurz darlegen, was hier auf dem Spiel stehen
konnte. Ich werde mich hier auf die Zyklen des Kapitalismus
konzentrieren, in zweiter Linie auf den Krieg. Das liegt daran, dass
ich den Kapitalismus nicht mag und denke, dass er den Planeten
rasch zerstort, und dass wir, wenn wir als Spezies {iberleben wollen,
uns wirklich etwas anderes einfallen lassen miissen. Ich mag auch
keinen Krieg, und zwar aus all den offensichtlichen Griinden, aber
auch, weil er mir als einer der wichtigsten Wege erscheint, auf denen
es dem Kapitalismus gelungen ist, sich selbst zu erhalten. Wenn ich
also mogliche Theorien {iber historische Zyklen herauspicke, habe
ich in erster Linie daran gedacht. Auch hier gibt es eine Vielzahl von
Moglichkeiten. Hier sind einige davon:

-25-



Sehen wir einen Wechsel zwischen Friedensperioden und massiver
globaler Kriegsfiihrung? Im spdten 19. Jahrhundert z.B. schien der
Krieg zwischen groRfen Industriemdchten der Vergangenheit
anzugehoren, und dies ging mit einem enormen Wachstum sowohl
des Handels als auch des revolutiondren Internationalismus (von
weitgehend anarchistischer Inspiration) einher. Das Jahr 1914
markierte eine Art Reaktion, eine Verschiebung auf 70 Jahre, in
denen es hauptsdchlich um den Kampf oder die Planung von
Weltkriegen ging. In dem Moment, als der Kalte Krieg zu Ende ging,
schien sich das Muster der 1890er Jahre zu wiederholen, und die
Reaktion war vorhersehbar.

Oder konnte man kurze Zyklen betrachten - Unterzyklen vielleicht?
Besonders deutlich wird dies in den USA, wo seit dem Zweiten
Weltkrieg ein stdndiger Wechsel zwischen Perioden relativen
Friedens und demokratischer Mobilisierung zu beobachten ist,
unmittelbar gefolgt von einem Wiederaufflammen internationaler
Konflikte: die Biirgerrechtsbewegung, gefolgt von Vietnam, zum
Beispiel; die Anti-Atomkraft-Bewegung der 70er Jahre, gefolgt von
Reagans Stellvertreterkriegen und dem Verzicht auf Entspannung;
die Bewegung fiir globale Gerechtigkeit, gefolgt vom Krieg gegen
den Terror.

Oder sollten wir uns mit der Finanzialisierung befassen? Haben wir
es nach Fernand Braudel oder Giovanni Arrighi mit dem Wechsel
von Hegemonialmédchten (Genua/Venedig, Holland, England, USA)
zu tun, die als Zentren des Handels- und Industriekapitals beginnen,
spater zu Zentren des Finanzkapitals werden und dann
zusammenbrechen?

Wenn ja, dann geht es darum, Hegemonien nach Ostasien zu
verlagern, und ob (wie z.B. Wallerstein kiirzlich vorhergesagt hat)
die USA allmahlich in die Rolle des militdrischen Vollstreckers fiir
ostasiatisches Kapital schliipfen und damit eine Neuausrichtung

- 26 -

zwischen Russland und der EU provozieren werden. Oder ob
tatsdchlich alle Wetten verloren sind, weil das ganze System im
Begriff ist, sich zu verdndern, da wir, wie Wallerstein ebenfalls
andeutet, in eine noch tiefgreifendere Verschiebung der Natur des
Weltsystems selbst in einem Zyklus von 500 Jahren eintreten?

Haben wir es, wie einige Autonomisten (z.B. das Kollektiv Midnight
Notes) vorschlagen, mit einer globalen Bewegung von Wellen des
Volkskampfes zu tun, da der Kapitalismus einen Punkt der Sattigung
und des Zusammenbruchs erreicht - sozusagen eine Krise der
Inklusion?

Nach dieser Version war die Zeit von 1945 bis vielleicht 1975 durch
einen stillschweigenden Handel mit Elementen der maénnlichen
Arbeiterklasse im Nordatlantik gekennzeichnet, denen im Tausch
gegen politische Loyalitdt garantiert gute Arbeitsplitze und soziale
Sicherheit angeboten wurden. Das Problem fiir das Kapital bestand
darin, dass immer mehr Menschen mitmachten: Menschen in der
Dritten Welt, ausgegrenzte Minderheiten im Norden und schlielich
die Frauen. An diesem Punkt zerbrach das System, der Olschock und
die Rezession der 70er Jahre wurden zu einer Art Erklarung, dass alle
Geschifte abgesagt waren: Solche Gruppen konnten politische
Rechte haben, aber diese hatten keine wirtschaftlichen Folgen mehr.

Dann, so das Argument, begann ein neuer Zyklus, in dem die
Arbeiter versuchten - oder dazu ermutigt wurden -, sich in den
Kapitalismus selbst einzukaufen, sei es in Form von Mikrokrediten,
Aktienoptionen, Hypothekenrefinanzierung oder 401ks. Diese
Bewegung scheint nun an ihre Grenzen gestofen zu sein, da der
Kapitalismus entgegen vieler berauschender Rhetorik kein
demokratisches System ist und niemals ein demokratisches System
sein kann, das allen die gleichen Chancen bietet, und in dem
Moment, in dem es einen ernsthaften Versuch gibt, den GroRteil der
Bevolkerung selbst in einem Land (den USA) in das Geschaft

-27 -



