AG ANARCHAFEMINISMUS
DER LIBERTAREN AKTION W'THUR

ANARCHA
FEMINISMUS

EIN ANSATZ DER
NOCH AUSGEAR-
BEITET WERDEN

MUSS...







INHALTSVERZEICHNIS

7o o) o 2
Was ist eigentlich AnarchafeminiSIMUS?...........ui i es 2
WWW.aNarChafeminiSIMUS.CRLVU.......uiii et e et e e e e e e e e e e e e ee st bb e eeeeaaseeeannnens 2

Geschichte des FEMINISMUS..........coiiiiiiiiiiiiiiiciic s sssss s s s s s s s s mmsmmammmmnn e s r s e r e e e n e e e e e e e e e e nnnnnennnnnes 3
[ TR (o T g T=T N o4 T TSP 3
1. Welle des Feminismus — 18./19. JAhrNUNAENt ...........oooiiiiiiiiiiiee e e e e 3
2. Welle des Feminismus — 1960er und 70er Jahre.......... ..o 3
3. Welle des FeminismMus — 1990E5 JANTIE ........cooiiiiiii et et e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e sesseassaaaaaannns 3
4 TYPEN AES FEMUMISIMIUS ....ciiiiiiiii ettt e ettt e e e e e ettt e e e oo e bbb ettt e e e e e anbb et e e e e e e e annbeneeeeeeaanns 4

Louise Michel — Anarchistin und Feministin. ... —————— 5

Virginie Barbet....... ..o irrr s s rsss s s s s e s s e e s s mmm s s s s s e e e e e e nnam e ae e e e e e e e nnnnmasssssaeeeeerrenrennnnannsnnaanrerranen 8
ZUM SEEIK eI ,,OVAIISIES ... oottt e e e e e e e e e e e e e e aaaas 10
Virginie Barbet und Bakunin (€inige KONIrOVEIrSEN)........oiiuiiiiiiiiiiiiiie e 12

ANAré LEO (1824 — 1900) ....ccceeeiiiriiiiiiissssrs s s issssssssss s s s s s s sss s s e e s s s aa s e e e s £ e e e aa R R eSS £ e e e e aR R R e £ e e aa s s nnmnn e e e nen s nnnns 15
Die Aktualitdt von LEos politiSChemM DENKEN............c.ccviiuiiiecieeiecee ettt eaeas 20

Emma Goldman (1869 = 1940)..........cuiiiiieiiimrriisss s s s e e ss e s e e an e e an e s e s ann e s e n s mnn e e s 21
Emma Goldmans politische und soziale POSItioNeN................uuuiiiiiiiiiiiiiiiiiieee e, 23
YN g = el o117 41U 1 TP 23
(= 10 =T ] o= 1 =TTV o o T PO PP UEPP O PUTTPPRRPRN 24
D g g P=T gV o= [0 e [=T = 1 SRR 24
Freie Liebe UNA ER@..... ... et e e e e e e e e e e e e e e e aaaaaaeeens 24
PO ULION. ... ettt e et e e e e e e e e et ee et b e e eeeeaaeeeeeeaa e aaaaaeeeeearrana, 25
GEDUMENKONIIOIIE........e ettt e e e e e e e e et e ettt eeeeeaeeeseeessbaaa e eaaaeeeresssaanannannns 25

Mujeres Libres — anarchistische Frauen in Revolution + Widerstand............cccooceecceriiiissseeccccnin e 26
11T [ o o SRR 26
A1 01U o o T TSP PPPP S PPPPPPPPPPN 27
= LU= g =T o 1T ) S USPRRRR 27
Hygiene Und SeXUAITAL..........ooo et e e e e e e e e e e e e e e e e e e e s nnneeeeaeeeas 27
Mujeres Libres in der faschistischen Diktatur FranCos..............ueiiiiiiiiiiiie e 28
T o] £ =YST] o o 1 28
LT L= =T = 1017 =1 ) o 1S 28
Ao 1=T 6] e= o Lo D PRSP 28
Lager iN FranKI@ICN. ........ooo ettt e oottt e e e e e et e e e e e e e e nbb e e e e e e e e aaanes 29
SRS 29
] =Y 1 T ] ) 1 S 29
N L=T0 e (8 a o [N g Yo o [=Y €T U] o] o PR PPSR 29

Der AnarchafeminiSmus...........o s 30
Kurze Ubersicht Uber den AnarchafeminiSMUS. .........cooiiiiiiiiiiie e e e e 30

Peggy Kornegger — Anarchismus: Die feministische Verbindung...........cccccciiiiiiiiiimnccennnaees 32
Was bedeutet Anarchismus WIrkIICR?............ e 32
Anarchismus und die feministiSChe BEWEGUNG...........uuiiiiiiiiiiiiiie e e e e e e e s ennnneeeaee s 33

Einige Ansatze aus den 80er JANIeN..........coiiieiiin e 34
L. Susan Brown: Warum AnarchafeminiSMUS?..........ooviiiiiiiiiii e 34
Friederike Kamann: Anarchafeminismus, Anarchismus und FeminiSMUS.........oooeuoeeeoe oo 35
Ariane Gransac: Der Anarchafeminismus und die Gemeinschaftskliche Kropotkins..........ccccccveviiiiiinnnnn.n. 36
(@1 =T oI = To [T o PP PPPPPPI 36

Janet Biehil......................... HE e EeeEEeaEEeEeeEEeeaE e EeeeAEeeaE e EeeeAEEeE e EENeAE N AL e RENAAENeEEAARE N AR Ne R e A eREeeEeeEeenaneeneeneaas 37
Janet Biehl- Der soziale OKOfemMINISMUS..............cooiiiiiiii 37
(OKO-) FEMINISMUSKIILIK. .....ceeeiiiiiiiiiee et e e e e e e et e e e e e e e e e e e e e e enaaseeaaeeeeannssneeeeeeeanns 37
RadiKaler FEMINISIMUS .......cooiiiiiiiiiiiiiie et e e e e e ettt e e e e e e e e e e e ee e et e e s eeeaaeeseeesssssaanaeeeaaaeeeesssnsnnnnn 38
DTN Y =T 1= O PPUPPPUPPRRRR 38
Biologie und GesellSChaft.................cooiiiiii 38
Das Offentliche UNd das PrivVate............c..uuiiiii oot e e e e e e e e e e e e eaaes 39
Kapitalismus und Nationalstaat................eiiii e e 39

[0 == | = T N - 40

Frau(en) als Subjekt des Feminismus? - Oder wie mensch Geschlechter macht.............ccccoomrrreneens 42
BegriffSerklarungen ZUM TeX.... ..o ettt e e e e e e e e e e e e e e 45

I oY o B 1= (- 47



VORWORT

Maria Matteo stellte in ihrem Beitrag zum Kongress ,Ungleichheit der Geschlechter” 1987 in Lyon
fest, dass der libertare Feminismus bislang lediglich eine Hypothese sei, die erst noch ausgearbeitet
werden miusse. Bis heute sind uns die Vertreterinnen des Anarchafeminismus eine solche
Ausarbeitung schuldig geblieben.

WAS IST EIGENTLICH ANARCHAFEMINISMUS?

In einem ersten Teil werden in dieser Broschire historische Ansatze aufgezeigt, indem bekannte
Anarchistinnen wie Emma Goldman, Louise Michel oder die Gruppe Mujeres Libres, aber auch
unbekanntere Frauen wie Virginie Barbet oder André Léo vorgestellt werden. In einem zweiten Teil
werden neuere theoretische Ansatze (vorwiegend aus den 80er Jahren), wie zum Beispiel von
Rosella Di Leo oder Janet Biehl aufgegriffen, und offene Fragen aufgezeigt. Und nicht zuletzt soll ein
Exkurs zu Judith Butler die Perspektive auf neuere feministische Diskussionen eroffnen.

Diese Broschire stellt eine Erganzung zu unserem Vortrag ,Anarchafeminismus — Ein Ansatz der
noch ausgearbeitet werden muss*® dar, welchen wir am 08. Februar 2008 an den 4. Anarchietagen in
Winterthur prasentiert haben.

Der Vortrag und die Diskussion konnen als .mp3 unter
http://www.arachnia.ch/etomite/atage08/rueckblick.html
runtergeladen werden.

WWW.ANARCHAFEMINISMUS.CH.VU

Wir haben uns zum Ziel gesetzt ein (deutschsprachiges) Textarchiv Uber Anarchafeminismus
aufzubauen. Daher suchen wir Texte von und Uber Anarchafeministinnen. Wenn ihr irgendwas im
Internet findet, oder selbst noch alte Broschiiren und Hefte habt, und die einscannen, und / oder an
uns schicken konntet, waren wir sehr froh!

Aktionsgruppe Anarchafeminismus
der Libertaren Aktion Winterthur

http://www.anarchafeminismus.ch.vu
http://www.libertaere-aktion.ch
law@arachnia.ch


http://www.law.ch.vu/

GESCHICHTE DES FEMINISMUS

Zum allgemeinen Verstdandnis des Feminismus ist die Entstehung der Trennung von , éffentlich® und
Lprivat® sehr wichtig, daher ein kurzer historischer Abriss:

HISTORISCHER ABRISS

Schon Aristoteles, ein griechischer Philosoph, der auch heute noch wichtig fiir die politische
Philosophie ist, machte einen Unterschied zwischen oikos (Okonomie) und polis (Politik) — also
zwischen Hausgemeinschaft und Staatsgemeinschaft.

Mit der Bildung der Nationalstaaten im 18. Jh. ging eine Entfamilisierung der Politik einher - die Politik
wurde nicht mehr durch Verwandtschaftsbeziehungen definiert. (Hier wurde spater die
Herrschaftslegitimierung des Staates zum Thema der feministischen Philosophie.) Mit der
Industrialisierung ging dann eine Entfamilisierung der Okonomie einher und es bildete sich die
burgerliche Gesellschaft, welche zwei Arbeitstypen — Produktion und Reproduktion — trennt. Wahrend
die Produktion, also die Herstellung materieller neuer Dinge, entlohnt ist, gibt es flir die Reproduktion,
also die Hausarbeit, Kindererziehung, Lebensunterhalt, aufrecht erhalten der Ehe und der Familie,
etc. keinen Lohn. Mit der Unterscheidung dieser zwei Arbeitstypen kommt es zur Trennung von zwei
Lebensspharen: offentlich (Staat, Wirtschaft) und privat (Familie). Der Mann gilt hier als Akteur, der
beide Spharen vereint.

In dieser Situation bildet sich nun im 18. und 19. Jahrhundert — um die FranzOsische Revolution -
eine Frauenbewegung, die als 1. Welle des Feminismus bezeichnet wird.

1. WELLE DES FEMINISMUS - 18./19. JAHRHUNDERT

Die Forderungen der Feministinnen der 1. Welle waren: gleiche Rechte, gleiche Arbeitsbedingungen,
Bildungsgleichheit und das Wahlrecht flur Frauen, sie forderten also rechtliche, Okonomische,
berufliche und politische Gleichheit. Spater forderten sie die Abschaffung der Sklaverei mit der
Begrlindung, die Frauen seien die Huterinnen der Moral. Die Legitimation flr diese Forderungen
wurde aus der Frauenrolle selbst herausgegriffen. Die gesellschaftlichen Zuschreibungen, was eine
Frau sei, wurden aufgenommen, um mit ihnen zu argumentieren. Die Trennung zwischen Offentlich
und privat wurde nicht kritisiert.

2. WELLE DES FEMINISMUS - 1960ER UND 70ER JAHRE

Die Hauptthemen der 2. Welle des Feminismus in den 1960er und 70er Jahren drehten sich um die
weibliche Erfahrungswelt. Diese sollte eine Stimme bekommen und in die Bildung von Wissen
(Wissenschaft) und die Gestaltung von Politik einfliessen. Viele Ziele der 1. Welle (bezugl. Gleichheit)
waren erreicht. Jetzt konnte frau sich den Unterschieden widmen. Die Differenz wurde betont, wobei
jedoch keine naturliche Differenz gemeint war, sondern eine sozial konstruierte. Die zweite Welle
fihrte auch die Unterscheidung zwischen ,sex" (natlrliches, biologisches Geschlecht) und ,gender"
(konstruiertes, soziales Geschlecht) ein. Themen waren Abtreibung, Pornographie, Mutterschaft,
Psychoanalyse (Freud wurde kritisiert), soziale Theorien, und Fragen wie ,Wie entstehen eigentlich
Vorstellungen von Mannlichkeit bzw. Weiblichkeit? Was sind die Unterschiede zwischen Mann und
Frau in Herrschaftsverhdltnissen?" etc. Das politische Verstandnis wurde erweitert. Als Schlagwort
flr die 2. Welle galt ,Das Private ist politisch!™

Die 2. Welle berief sich mehrheitlich auf bereits bestehende Theorien wie die von Simone De
Beauvoir, Shulamith Firestone, Herbert Marcuse und Karl Marx.

3. WELLE DES FEMINISMUS - 1990ER JAHRE

In der dritten Welle des Feminismus in den 1990er Jahren spielt Judith Butler eine sehr wichtige
Rolle. Der Grundgedanke der 3. Welle war / ist die Aufhebung der Kategorien ,sex" und ,gender".
Denn bei der Kategorie ,sex" wird eine biologische Differenz angenommen, die flr die 3. Welle



ebenfalls sozial konstruiert ist. Die 2. Welle wird auch mit der Argumentation kritisiert, sie hatte sich
zu sehr mit der Differenz beschaftigt und hatte so , die Weiblichkeit" aufwerten wollen. Die 3. Welle ist
gegen eine essenzialistische Definition von Weiblichkeit. (Mit essenzialistisch ist hier die Annahme
gemeint, dass es einen Kern von Weiblichkeit gibt, der nicht verandert werden kann.) Ebenso wendet
sich die 3. Welle gegen die Annahme einer universalen — Uberall geltenden — weiblichen Identitat.

Die 3. Welle ist sehr innovativ und erfindet selbst neue Theorien. Themen sind: Queer, Triple
Oppression, Gender Killer, etc.

Zur Veranschaulichung wie verschieden die feministischen Stromungen sind, stelle ich euch nun vier
Typen vor — es gibt natlrlich noch etliche weitere Stromungen und Ansatze, die sich teilweise sehr
widersprechen:

4 TYPEN DES FEMINISMUS

Der Liberale / Humanistische Feminismus fordert gleiche Rechte mit der Argumentation ,Es sei
dahingestellt, ob es Differenzen zwischen den Geschlechtern gibt; sie waren jedoch nicht relevant."
Familie und Staat sollen getrennt, aber gleichberechtigt angesehen werden und der Staat soll sich
nicht in die Familie einmischen. Es gibt beim liberalen Feminismus also keine grundsatzliche Kritik an
der Gesellschaft / dem System. Kritisiert wird er mit der Feststellung, dass die Trennung von Staat
und Familie keine Gleichstellung bewirken kann und mit der Frage ,Sollen Frauen etwa auch zu
Mannern werden, also mannliche Ideale und Ziele verfolgen?"

Der marxistische / sozialistische Feminismus geht davon aus, dass die 0konomische Freiheit zur
Befreiung der Frau fuhrt. Die Unterdrlickung der Frau wird als Unterdrlickung der Klasse verstanden.
Die Ungleichheit gehe auf die kapitalistische Produktionsweise zurlick und die Trennung von
offentlich-privat soll aufgehoben werden. Die Ungleichberechtigung als Nebenwiderspruch zum
Hauptwiderspruch — dem Kapitalismus — kann erst nach dessen Beseitigung aufgelOost werden. Der
marxistische Feminismus fuhrte den Begriff des Patriarchats (griechisch: 'Herrschaft des Vaters') ein.

Der Radikale Feminismus will die soziale Konstruktion Uberwinden, die die Frau unterdrickt.
Hierarchische Lebensformen, wie z.B. die Familie, sollen Uberwunden werden. Er bemerkt, die
Unterdrlickung der Frau sei universal und Uberschreite die Grenzen der Klasse, Kultur, Rasse etc.

Der Black Feminism / Schwarze Feminismus kritisiert den weissen Mittelschichts-Feminismus. Er
will die Perspektive zu anderen Differenzen erdffnen und flhrt den Begriff ,tripple oppression® ein,
welcher die Unterdriickung aufgrund von Herkunft / Rasse, Klasse und Geschlecht meint. Nach dem
Schwarzen Feminismus mussen alle Herrschaftsfaktoren betrachtet werden.

Ec ZI[LUNET [

< 15T ELCHE

DemoFlyer [http://de.indymedia.org/2007/05/177485.shtml]

4



LOUISE MICHEL -
ANARCHISTIN UND FEMINISTIN

(29. Mai 1830 — 9. Januar 1905)

~Man hat mir vorgeworfen, ich sei eine Komplizin der
Commune. Sicherlich. Ja, denn die Commune wollte
zuallererst die soziale Revolution, und die soziale
Revolution ist mir der liebste all meiner Wiinsche.*

Als uneheliche Tochter eines Hausmadchens und einem
hochstwahrscheinlich unbekannten Vaters kam Louise
Michel am 29. Mai 1830 zur Welt. Sie wuchs im Haus
ihres Grossvaters auf und wurde zunachst Lehrerin.

Ende der 1850er Jahre ging sie nach Paris, wo sie weiter
als Lehrerin arbeitete. Aus Protest gegen den starken
Einfluss der katholischen Kirche auf das franzGsische
Schulwesen grundete sie eigene Schulen.

Sie politisierte sich, engagierte sich in verschiedenen politischen Clubs flir eine sozialistische
Republik. Sie war aktiv in der Vereinigung ,La Société Démocratique de Moralisation®, die es sich
unter dem Deckmantel eines nicht regierungsfeindlichen Namens zur Aufgabe gemacht hatte,
arbeitslosen Frauen den Weg in die Prostitution zu ersparen, indem fur die Frauen eine Arbeit
gesucht wurde.

Louise Michel ist bekannt als eine der bekanntesten Vordenkerlnnen des Anarchismus.

Zugleich war sie eine Kampferin gegen die doppelte Unterdrlickung der Frau. Der dausseren, die sie
mit dem Mann teilt, und der inneren durch Mann und Familie, bei der sie allein widerstehen lernen
musse.

»In der Gruppe Droits des Femmes wie (berall dort, wo die fortschrittlichsten Manner den Ideen von
der Gleichheit der Geschlechter Beifall zollen, konnte ich feststellen, dass sie uns nur scheinbar
unterstiitzten; in Wirklichkeit halten sie an ihren alten Gewohnheiten und Vorurteilen fest. Bitten wir
also nicht um unsere Rechte, nehmen wir sie uns."

Kennzeichnend ist, dass bei Louise Michel eine echte, reale Verbundenheit mit der Masse der
Unterdrickten, der Arbeiterlnnen, der Land- und Besitzlosen, den Entrechteten, vorhanden war. |hr
radikales, entschiedenes Eintreten fUr eine herrschaftsfreie, anarchistisch-sozialistische Gesellschaft
blieb keineswegs reduziert auf die Zeitphase der Pariser Kommune.

Ihre libertare Einstellung zeigt sich schon in ihren 1868 gestellten Forderungen, wie zum Beispiel
gleicher Lohn flur gleiche Arbeit von Mann und Frau oder die Forderung, dass der weltliche und
ganzheitliche Unterricht flr alle auf Kosten des Staatesgeht, sowie Nahrungsmittelentschadigung fur
alle Kinder wahrend der Schuldauer.

Louise Michel war eine der bekanntesten und populédrsten Wortfiihrerinnen des anarchistischen
Sozialismus der 80er und 90er Jahre des 19. Jahrhunderts. ,Durch ihr rednerisches Talent erreichte
sie buchstéblich tausende von franzésischer und englischer Menschen, die sie dem Sozialismus
zufiihrte.”

Louise Michel ist vorwiegend auch bekannt als eine militante Anfuhrerin der Bataillonskampfe,
wahrend der Pariser Kommune 1871. Sie war eine der initiierenden und mittragenden Feministinnen
dieser breit angelegten, radikalen Widerstandsbewegung. Louise Michel ging mit auf die Barrikaden
und in die Schitzengraber. Sie war bewaffnet und trug die Uniform der Nationalgardisten. Uberall, wo
gekampft wurde, war sie dabei, meistens vorn.

,Ja, barbarisch wie ich bin, liebe ich den Geruch des Pulvers, Geschosse in der Luft, aber vor allem
liebe ich die Revolution”



Fir die Revolution war sie auch bereit, zu sterben. Wie durch ein Wunder wurde sie nicht verletzt und
entkam, in Frauenkleidung, den Soldaten der Regierungstruppen. lhre Mutter wurde jedoch abgeholt
und sollte an Stelle von Michel hingerichtet werden. Louise Michel stellte sich und wurde im
Dezember 1871 von dem Kriegsgericht wegen , der Komplizenschaft mit der Commune beschuldigt"
und zur Verbannung nach Neukaledonien verurteilt.

Bevor sie am 24. August 1873, zusammen mit zahlreichen feministischen Widerstandlerinnen sowie
flhrenden Aktivistinnen, ins neukaledonische Exil deportiert wurde, verbrachte sie 20 Monate im
Gefangnis. In dieser Zeit wurden ihr von der Versailler Bevolkerung die Namen ,La Louve rouge" und
~La bonne Louise"™ gegeben.

Louise Michel reflektierte den Werdegang der Commune, insbesondere die unterschiedlichen
Verhaltensweisen der Kommunardinnen und Kampfgefahrtinnen im Umgang mit Macht, Flhrung,
Herrschaft und kam zum Resultat, dass ,...selbst die Redlichen, sind sie erst mal an der Macht, in
dem Masse unféhig sind, wie die Schurken schéadlich, und...” sie sah ,...die Unmdglichkeit, dass je
Freiheit mit einer wie auch immer gearteten Macht sich verbinden kbénne... und, dass eine
Revolution, die irgendeine Regierungsform annimmt, nur ein triigerischer Schein sei, der lediglich
einen Schritt zu markieren vermag...“

Aus den Erfahrungen mit den
teilweise anti-freiheitlichen
Tendenzen der Kommune-Regierung
zog Louise Michel den Schluss, dass
jede Form der Herrschaft, selbst bei
besten Absichten, letztlich in Gewalt
und Diktatur abgleitet. So entschied
sich die 41-jahrige Louise Michel auf
der Uberfahrt nach Neukaledonien
bewusst dazu, Anarchistin zu
werden.

LJAnarchistin wurde ich zu der Zeitt,
als wir auf Regierungsschiffen nach
Kaledonien deportiert wurden und
Ce e dabei demitigenden kbérperlichen
Qualen ausgesetzt waren ... man hielt uns wie Tiger und Léwen in Ké&figen, damit wir unseren
gerechten Kampf fiir die Freiheit bereuen sollten.”

Im neukaledonischen Exil gelang es Louise Michel, trotz repressiven Haftbedingungen, flr sich
autonome Handlungsfreiraume zu erwirken. So grindete sie eine Kerngruppe, in der sie
anarchistische Texte, u.a. Schriften von Bakunin und Kropotkin, studierte und Uber konkrete
Moglichkeiten nachdachte, ,wie die Strukturen der alten Gesellschaft zerschlagen werden kbénnen.*“
Auch gelang es Michel nach einiger Zeit, Unterrichts- und Theatergruppen aufzubauen. Da sie die
Sprache der Kanaklnnen erlernt hatte, erhielt sie vom Burgermeister den Auftrag, an einer Schule zu
unterrichten.  Louise = Michel unterrichtete = gemadss ihren entwickelten freiheitlich-
volksschulpddagogischen“ Unterrichtsmodellen. Es ging ihr nicht in erster Linie darum, zu
unterrichten. Vor allem wollte sie die sozial-revolutionaren Impulse der Commune verfestigen. Sie
verstand ihre Arbeit als bewusst anti-kolonialistisch, was ihr bei den anderen Mit-Verbannten
Kommunardinnen wenig Sympathie einbrachte. lhr soziales Engagement, sowie ihre Bemihungen,
konspirative Kontakte zu den Kanaklnnen zu knlpfen, stiessen im allgemeinen auf Unverstandnis.

Im Jahre 1878 kam es zu einer Revolte der Kanakinnen. Louise Michel stimmte den Aufstandischen
zu. ,Auch sie kdmpfen fiir ihre Unabhéngigkeit, fiir ein selbstbestimmtes Leben, fiir ihre Freiheit. Ich
bin auf ihrer Seite, so wie ich auf der Seite des Volkes von Paris stand, auch das wurde
niedergemacht und besiegt. Ich bewundere und liebe meine schwarzen Freundedafiir, dass sie ihre
Freiheit erobern wollen.”

Die entschieden anti-kolonialistische Einstellung Louise Michels und ihre konspirative Unterstlitzung
der Befreiungsimpulse, der unter franzOsischer Kolonialmacht lebenden Kanakinnen, sind



bedeutsame Fragmente ihres Lebens. Im Juli 1880 konnte aufgrund der Bemuhungen franzGsischer
Freundlnnen, eine Amnestie fur Louise Michel erlangt werden.

Louise Michel kehrte 1880 nach Frankreich zurlick. Tausende von Pariserlnnen hiessen sie bei ihrer
Ankunft in der franzGsischen Hauptstadt willkommen. Aber die staatliche Macht gefiel dieser Utopistin
nicht. Louise Michel glaubte mehr als zuvor an die Anarchie und verbrachte ihre Zeit damit,
Frankreich und die Nachbarlander zu durchreisen, um Uberall Vortrage zu halten und Uber die Ideen
der sozialen Gerechtigkeit Kurse zu halten. Auch setzte sie ihren Kampf flr die soziale Revolution
und die Emanzipation der Frauen fort. Ein weiteres wichtiges Anliegen war ihr, die Spaltungen in der
linken Bewegung zu Uberwinden.

,In der Anarchie wird jedes Wesen seinen vollwertigen Entwicklungszustand erlangen. Und vielleicht
wird darin neuer Sinn gefunden werden. Der Mensch, der nicht mehr kalt und keinen Hunger mehr
hat, wird gut sein. Also wird man weder Gesetze, Polizisten noch Regierungen brauchen.”

Sie wurde von der zivilen Polizei Uberwacht und am 23. Juni 1883 wegen ,Aufheizung zur
Plinderung® zu sechs Jahren Zuchthaus und 10 Jahren Polizeiliberwachung verurteilt. Sie
verbrachte ein Jahr in Einzelhaft und wurde fast wahnsinnig, als ihre Mutter starb. Im Mai 1885 wurde
sie erneut begnadigt. Louise Michel lehnte, getreu ihren anarchistischen Prinzipien, die Begnadigung
ab. Sobald sie 1886 freigelassen wurde, nahm sie ihre Vortragstatigkeit wieder auf.

Anfang der 90er Jahre verubten verschiedenen Anarchisten Bombenanschlage. Louise Michel
distanzierte sich nicht von der Gewalt.

LAIs ob friedliche Mittel gegen die Dummbheit oder die Schlechtigkeit der Blirger méglich wéren.“

Als die franzOsischen Anarchistinnen fur den 1. Mai 1890 eine Kundgebung planten, hielt Louise
Michel kurz zuvor aufstachelnde Vortrage in Lyon. Sie wurde daraufhin als geistesgestort in einer
Nervenheilanstalt in Vienne festgehalten und einer Ublen Verleumdungskampagne ausgesetzt,
welche sie veranlasste, Frankreich zu verlassen.

Sie wanderte nach London aus, von wo aus sie Kontakte zur internationalen anarchistischen
Bewegung knupfte. 1895 kehrte sie wieder nach Paris zurlick und war bis an ihr Lebensende als
Vortragsrednerin in England, Belgien und Frankreich unterwegs.

Louise Michel erkrankte mehrmals schwer an Lungenentzliindung, unternahm 1904 aber noch eine
Reise nach Russland.

,Im Lande Gorkis und Kropotkins werden grossartige Dinge geschehen. Ich fiihle sie aufsteigen,
wachsen, die Revolution, die den Zar hinwegfegen wird.“

Louise Michel starb 75-jahrig am 9. Januar 1905 in Marseille. Schatzungsweise 100'000 — 200'000
Menschen - Sozialistinnen, Syndikalistinnen, Anarchistinnen, Backer,Innen Blumenhandlerinnen -
nahmen an ihrer Beerdigung teil und folgten neun Stunden lang ihrem bescheidenen Sarg durch
Paris. Als legendare Figur der Arbeiterinnenwelt und Fahnentragerin des Anarchismus wird ihr Grab
noch lange Zeit Menschenmengen anziehen.

,Wissen wir denn, ob das, was uns heute utopisch erscheint, in der nachsten, liberndchsten Epoche
nicht schon Realitéit sein kann?“

Quellen:

http://de.wikipedia.org/wiki/Louise_Michel
http://junior.britannica.com/eb/art/print?id=29424 &article Typeld=0
http://www.anarchismus.de/personen/louise-michel.htm
http://www.anarchismus.at/txt1/buch11.htm
http://www.annette-wilmes.de/skripte/louisemich.htm
http://www.antjeschrupp.de/louise_michel.htm
http://www.dadaweb.de/wiki/Michel, Louise
http://www.graswurzel.net/270/michel.shtml
http://www.uni-ulm.de/LiLL/3.0/D/frauen/biografien/Jh19/michel.htm


http://www.uni-ulm.de/LiLL/3.0/D/frauen/biografien/Jh19/michel.htm
http://www.graswurzel.net/270/michel.shtml
http://www.dadaweb.de/wiki/Michel,_Louise
http://www.antjeschrupp.de/louise_michel.htm
http://www.annette-wilmes.de/skripte/louisemich.htm
http://www.anarchismus.at/txt1/buch11.htm
http://www.anarchismus.de/personen/louise-michel.htm
http://junior.britannica.com/eb/art/print?id=29424&articleTypeId=0
http://de.wikipedia.org/wiki/Louise_Michel

VIRGINIE BARBET

Uber die Biografie von Virginie Barbet ist nur wenig bekannt, nicht einmal ihr Geburts- und Todesjahr.
Bekannt ist lediglich, dass sie vermutlich aus Le Creuzot stammte und in Lyon eine Gaststatte oder
einen Weinhandel betrieben hat. Es ist jedoch viel schriftiches Material von ihr erhalten, -
Zeitungsartikel, Flugschriften, Manifeste — so dass sich doch einiges Uber sie finden lasst. Sie war
eines der Grlindungsmitglieder der von Bakunin beeinflussten Allianz-Sektion in Lyon, die sich 1869
mit einem grossen Streik von Textilarbeiterinnen konfrontiert sah, und sie gehOrte zu den
massgeblichen theoretischen Verfechterinnen der Forderung nach der Abschaffung des Erbrechts,
die den Beginn der Kontroverse zwischen Marx und Bakunin markiert hat.

Virginie Barbet hatte schon Monate bevor die Allianz gegrlindet wurde in der Lyoner Internationale
eine feministische Position vertreten. Gemeinsam mit anderen namentlich bekannten Lyoner |1AA-
Frauen, wie Mme Blanc und Mme Palix, stellte sie sich auf die Seite der Pariser Frauenbewegung.
Die Neuformierung der IAA in Lyon hatte eine deutlich feministischen Ausrichtung. Virginie Barbet
mitunterzeichnete ein Manifest der Lyoner IAA, welches am 29. Juli 1868 in der Lyoner Zeitung
~Progrés" veroffentlicht wurde.

LErflllt von dieser Wahrheit, dass die Ordnung in der Gesellschaft erst an dem Tag hergestellt
werden kann, an dem die Frau dort so sein wird, wie die Natur sie geschaffen hat, ndmlich dem
Mann gleich, schliessen wir uns den Pariser Damen in ihrer mutigen Einforderung der religiésen,
moralischen, sozialen und politischen Rechte der Frau an.”

Beim Friedensliga-Kongress im September 1868 in Bern sprach Virginie Barbet Uber die Frauenfrage
»im Namen der Frauen der Lyoner Sozialdemokratie, wie sie sich vorstellte. In dieser Rede wies sich
Barbet als Feministin, aber noch nicht als Anarchistin aus.

,Daher brauche ich wohl nicht erst Griinde zu nennen, die uns bestimmen, nicht von den
despotischen Regierungen des Tages jene Rechte zu fordern, sondern von der zukiinftigen
demokratische Republik, von den auf vollstédndiger Gleichberechtigung sich griindende Vereinigten
Staaten des Erdkreises.”

Virginie Barbet griff damit die in der Friedensliga Uberhaupt kursierende ldee eines vereinigten,
republikanisch verfassten Europas auf. lhre Utopie war zu diesem Zeitpunkt noch die eines neuen
demokratischen Staates, der Frauen gleiche burgerliche Rechte zugesteht. In ihrer Rede stand
allerdings nicht ein eigenes politisches Konzept im Vordergrund, sondern der eindringliche Appell an
die versammelten Manner, bei ihrem jeweiligen Engagement die Frauen im Auge zu haben. lhr
Ansatz war hier bereits durch eine deutliche Skepsis gegen bestehende politische Aktionsformen und
Regeln gekennzeichnet: Sie forderte zwar den Zugang von Frauen zu Bildung und Wissenschaft
sowie ihre Befreiung von ungerechter Gesetzgebung, wandte sich aber gleichzeitig gegen die Idee,
dass diese Forderungen innerhalb der bestehenden politischen Systeme durchsetzbar seien. Was
jedoch eine Alternative ware, blieb in dieser Rede noch offen.

Wabhrscheinlich lernte Virginie Barbet wahrend diesem Friedensliga-Kongress die Gruppe um
Bakunin kennen. Bakunin hatte sich von Anfang an stark in der Liga engagiert und auch den
Kongress mit vorbereitet. Seine dringende Forderung, auch sozialistische Positionen in das
Programm aufzunehmen, wurde aber von der burgerlichen Mehrheit der Liga-Mitglieder abgelehnt.
Daraufhin traten er und etwa zwanzig weitere Frauen und Manner aus der Friedensliga aus und
grundeten die "Allianz der Sozialistischen Demokratie".

Die Allianz gab sich ein entschieden feministisches Programm, zum Beispiel

,Punkt 2) Sie will vor allem die politische und soziale Gleichmachung der Klassen und der Individuen
beider Geschlechter...”

oder

,Punkt 3) Sie will fiir alle Kinder beider Geschlechter, von ihrer Geburt an und das ganze Leben, die
Gleichheit der Entwicklungsméglichkeiten, das heisst des Unterhalts, der Erziehung und der

8



Ausbildung in allen Bereichen der Wissenschaft, der Industrie und der Kunst, weil sie davon
liberzeugt ist, dass diese Gleichheit, die zunédchst nur 6konomisch und sozial ist, nach und nach zu
einer grésseren natlrlichen Gleichheit der Individuen flihren wird, indem sie alle kiinstlichen
Ungleichheiten verschwinden lasst, die das historische Produkt einer gleichermassen falschen und
ungerechten sozialen Organisation sind.”

Die Allianz ging davon aus, dass die konkreten Geschlechterunterschiede sich zu einem Grossteil
aus den historisch gewachsenen Lebensumstdanden von Frauen und Mannern herleiten und daher
bei veranderter Ausgangsvoraussetzungen so etwas wie eine ,Gleichmachung" mdglich sei. Eine
rechtliche Gleichstellung, eine staatliche Intervention zugunsten der Diskriminierten ware dann nicht
mehr noGtig, weil bei gleicher Erziehung, gleicher Ausbildung und gleichen materiellen
Ausgangsbedingungen Frauen und Manner ohnehin tendenziell gleich sein werden.

Die Utopie war eine Gesellschaft, in der alle Individuen gleiche Ausgangsbedingungen haben und
sich dann in unterschiedlicher Weise frei entfalten kGnnen.

Schon vor ihrer Bekanntschaft mit Bakunin und der Griundung der Allianz ging Barbet davon aus, die
Natur habe Frau und Mann gleich geschaffen und daher sei auch die "Gleichmachung" von Frauen
und Mannern durch Abschaffung materieller und kulturell geschaffener Unterschiede maoglich.

Es ist wahrscheinlich, dass fur den Allianz-Eintritt von ausgewiesenen Feministinnen wie Virginie
Barbet, die explizite feministische Programmatik eine Rolle gespielt hat. Virginie Barbet trat der
Lyoner Sektion der Allianz am 24. Juni 1869 bei. Es ist sehr wahrscheinlich, dass Barbet hier eine
Maoglichkeit sah, ihr sozialistisches und feministisches Engagement zu verbinden.

Barbet war zu diesem Zeitpunkt bereits Mitglied der Internationale, doch dlrfte sie als "lUberzeugte
Anhangerin der Frauenemanzipation", wie sie sich selbst bezeichnete, mit deren bis dahin eher
antifeministischer Ausrichtung kaum einverstanden gewesen sein. Vor allem in Frankreich war die
Internationale in den ersten Jahren ihres Bestehens namlich ideologisch sehr vom Proudhonismus
beeinflusst und die franzGsischen Vertreterinnen bei den ersten Internationale-Kongressen sahen
ihre Aufgabe vor allem darin, die Ablehnung der Frauenerwerbsarbeit in der Programmatik der
Internationale zu verankern.

In der Ersten Internationale herrschten vier unterschiedliche Positionen zum Thema
Geschlechterverhaltnisse und Frauenarbeit:

die Franzosen, vor allem aus der Pariser Sektion, waren mehrheitlich Anhanger des
frauenfeindlichen Sozialphilosophen Proudhon. Sie vertraten die Auffassung, dass Frauen
grundsatzlich heiraten sollten, und dass verheiratete Frauen grundsatzlich nicht ausser Haus
erwerbstatig sein sollten, damit sie sich ganz um die Kindererziehung und die Versorgung
ihres Ehemannes kiimmern konnten

- die Englander, wo die Industrialisierung schon weiter fortgeschritten war und es bereits grosse
und starke Gewerkschaften gab, waren ebenfalls gegen Frauenerwerbsarbeit, aber nicht zum
Schutz der Familie, sondern weil sie eine Senkung ihrer LOhne durch billige Arbeitskrafte
fUrchteten

- eine Schweizer Gruppe, die ihre Forderung nach 'Befreiung' der Frau zu ihren 'natirlichen’
Aufgaben in der Familie als einen feministischen Standpunkt verstand

- und einzelne Internationale in Frankreich und Belgien, die ihre Unterstlitzung der
Frauenerwerbsarbeit mit Argumentationen verteidigten, die auch von Frauen in ihrem Kampf
fir mehr Erwerbsarbeitsmoglichkeiten vorgebracht wurden. Die offizielle Kompromissformel
der Ersten Internationale lautete: ,Die Emanzipation der Frau wird die Frucht der
Emanzipation des Mannes sein.”

Fir Virginie Barbet war eine Umgestaltung der Gesellschaft nur unter Einbeziehung von Frauen und
ihren Forderungen denkbar.

Der Eintritt von Virginie Barbet in die Allianz und deren Anschluss an die Internationale im Winter
1868/69 fallt in eine Zeit, wo die Internationale in Frankreich einen Richtungswechsel vollzog.
Besonders in Paris wurden die konservativ-proudhonistischen Grlnderlnnen nun von jlngeren,



militanteren Mannern zurlickgedrangt, die der Internationale ein kampferischeres, radikaleres,
weniger frauenfeindliches Image gaben. Diesen Richtungswechsel trieb auch Virginie Barbet in Lyon
voran. Spatestens seit Juli 1868 hatte sie Kontakt zu einer Pariser feministischen Gruppe, der
"Sociéte pour la Révendication du Droit des Femmes" um André Léo. Dabei wurde sie von anderen
Frauen aus der Lyoner Internationale, etwa Marie Richard, unterstitzt.

Es ist naheliegend, dass Barbet die Allianz, als sie Bakunin und seine politischen Freundinnen beim
Berner Friedensligakongress kennenlernte, interessant fand und in der Ubernahme ihres Programms
eine MOglichkeit sah, ihre feministischen Uberzeugungen und ihr sozialrevolutiondres Engagement
im Rahmen der Internationale zu vereinbaren.

Virginie Barbet war bald schon eine der wichtigsten Korrespondentinnen flir die Allianz-Zeitung
"Egalite”, die Bakunin in Genf herausgab, wo sie vor allem Uber den grossen Streik der Lyoner
Seidenarbeiterinnen im Sommer 1869 berichtete (siehe unten!), aber auch viele Artikel zur Theorie
der Arbeiterbewegung und des Feminismus schrieb. Ausserdem verfasste sie in diesen Jahren
mehrere Flugschriften zur Internationale, Uber den Atheismus und ahnliche Themen.

Bis zum Sommer 1869 war die Lyoner |IAA-Sektion eher bedeutungslos; doch dann stiegen durch
einen Streik der Seidenarbeiterinnen die Mitgliederzahlen rasant. Achttausend ,Ovalistes®,
Seidenarbeiterinnen in der Lyoner Textilindustrie, hatten sich der IAA angeschlossen, ihrem Beispiel
folgten Arbeiterinnen und Arbeiter aus zahlreichen anderen Industriezweigen.

ZUM STREIK DER , OVALISTES"

Ovalistes Uberwachten die Funktion der Seidenzwirn-Mulen, wickelten Garn auf Spulen, knipften
oder Offneten Knoten an den Enden der Faden und Uberpriften die Qualitat der Seide. In diesem
Tatigkeitsfeld waren nur wenige Manner beschaftigt, die meisten dieser Arbeiten erforderten mehr
Geschick und Fingerfertigkeit als Muskelkraft.

Im Vergleich zu den in der Textilindustrie beschaftigten Naherinnen waren die Ovalistes
Arbeiterinnen zweiter Klasse. lhre Klagen, die schliesslich zum Streik fihrten, machten sich an drei
Punkten fest: Die langen Arbeitszeiten von zwoOIf bis dreizehn Stunden effektiv, die schlechte
Bezahlung von rund 1,40 Francs am Tag, und die miserablen und ihre persOnliche Freiheit
einschrankenden Wohnverhaltnisse.

Am 25. Juni 1869 versammelten sich rund zweitausend Arbeiterinnen auf dem Platz Rotonde zu
einer Kundgebung. Gefordert wurden die Reduzierung der effektiven Tagesarbeitszeit von 12 auf 10
Stunden bzw. elf Stunden, wenn die Unterkunft gestellt wird, und die Anhebung des Tageslohnes um
50 centimes. Die Unternehmer verweigerten jedoch jeglichen Dialog.

Am Montag, dem 28. Juni, hatte der Streik nahezu alle Werkstatten erfasst. Unterdessen hatten sich
die Fabrikbesitzer auf eine gemeinsame Strategie geeinigt. Sie erklarten, LohnerhOhung und
Arbeitszeitverkirzung komme aus wirtschaftichen Grinden nicht in Frage, drohten mit
Polizeieinsatz, weiteren Lohnklrzungen und damit, die Arbeiterinnen aus den Fabrikunterklinften auf
die Strasse zu setzen. Gleichzeitig wurden die ersten Streikfuhrerinnen verhaftet und viele Frauen
aus ihren Unterkunften ausgesperrt.

In den folgenden Tagen ging der Streik weiter, Spenden wurden zusammengetrommelt, es gab
Demonstrationen und Sabotageakte. Viele Frauen verliessen aber die Stadt, um auf dem Land Arbeit
zu finden, wahrend die Unternehmer andere Arbeiterinnen nach Lyon brachten und den
Arbeitsbetrieb teilweise wieder aufnahmen.

Am 11. Juli, drei Wochen nachdem der Streik begonnen hatte, fand eine Vollversammlung der IAA
statt. Die Vollversammlung anderte allerdings die ursprunglichen Streikforderungen der Ovalistinnen
in einem entscheidenden Punkt ab: Lediglich die Forderung nach Begrenzung des Arbeitstages auf
zehn Stunden fur Frauen und Manner sowie nach 3 Francs Tageslohn fur Manner wurden
beibehalten, von der Forderung nach 2 Francs Tageslohn fur Frauen rlckte man aber ab und
forderte statt dessen, dass sich ,jede Arbeiterin mit ihrem Patron bezliglich ihres Tageslohnes
arrangieren soll“, dass ,jede also fiir den Preis arbeiten soll, den sie aufgrund ihrer F&higkeiten
bekommen kann*.

10



e Ty P
AWk ik o o=

.._

Streik in d;an Metallfabriken von Le Creuzot: Die Frauen der Streikenden
versuchen, durch Debatten und Diskussionen, ihrer Eheméanner zu
unterstiitzen und die Polizei vom Eingreifen abzubringen.

m Klartext: Die zentrale Streikforderung der Ovalistinnen wurde aufgegeben.

Die Forderung nach bedurfnisorientierter statt leistungsbezogener Entlbhnung war nun aber gerade
der entscheidende Punkt in den zeitgenOssischen Debatten Uber das Lohnsystem in der
Textilindustrie. Der Internationale ging es wohl vor allem darum, den Streik schnell zu beenden.

Die Internationale befand sich in einem Dilemma: Einerseits wollte sie zwar die Gelegenheit nutzen,
die Internationale als Organisation auch von Frauen, von Arbeiterinnen zu etablieren, aber
gleichzeitig war es ihr unmoglich, angesichts der prekaren finanziellen Lage der meisten Sektionen
wirksam zu helfen. Die einzige LOsung bestand darin, den Streik zu einem schnellen Ende zu bringen
— und so kam es auch. In der Woche nach der Versammlung nahmen die meisten Ovalistinnen ihre
Arbeit wieder auf, nachdem in einigen Werkstatten die Arbeitszeit auf zehn Stunden verkurzt worden
war. Hohere Lohne wurden den Arbeiterinnen nicht bezahlt.

In der Internationale gab man den Ausgang des Streiks kurzerhand als Sieg aus, und die Legende
vom ersten und gleich erfolgreichen Frauenstreik im Bund der Internationale wurde auch in spateren
Jahrzehnten weiter gefuhrt. Auch die Frauengeschichtsschreibung ist dieser Versuchung erlegen und
hat den Streik der Ovalistinnen zu einem Sieg der Frauenbewegung umgemunzt.

Wie war Virginie Barbets Stellung diesbezlglich?

Viele Feministinnen haben nicht gegen die Instrumentalisierung des Streiks durch die Internationale,
gegen die falschen Versprechungen, gegen die fehlende Solidaritat und gegen die Aufgabe der
Streikforderungen, welche auch noch als Sieg ausgegeben wurden, protestiert.

Virginie Barbet aber mischte sich ein, wenn auch vielleicht nicht so wie (heute) erwartet (wirde).

In den Streikwochen wurde in der Genfer Allianz-Zeitung Egalité regelmdssig aus Lyon berichtet, bei
einigen Artikeln kann von der Autorinnenschaft Barbets ausgegangen werden. Dies trifft etwa flir den
ersten Artikel vom 3. Juli zu, der sich mit der Bedeutung von Streiks im allgemeinen und dem der
Ovalistinnen im besonderen fur die Starke der Arbeiterbewegung auseinander setzte und in dem die
Beteiligung von Frauen generell herausgehoben wurde. Es folgte dann am 17. Juli erneut ein Artikel,
der hochstwahrscheinlich von Barbet stammt. Darin hiess es:

,Wenn es eine Sache gibt, die alle Arbeiter unterstiitzen miissen, ist es mit Sicherheit die der
tausenden von Frauen, |...| die bei ihren niedrigen L6hne nicht einmal das Lebensnotwendigste
haben und die kein anderes Mittel sehen, als eine geringe Erhéhung ihrer Léhne zu fordern.
Undenkbar, dass ihnen diese verweigert werden kénnte. |...| Eine Absage war die Antwort |..., Ah! Ihr
Herren Fabrikanten, wie kénnt Ihr dieses beriihmte Gesetz der Konkurrenz und der Handelsfreiheit
anpreisen, das sténdig Verbrechen gegen die Menschlichkeit produziert.*”

11



Dieser Text erschien eine Woche nach der entscheidenden Vollversammlung, die den Anschluss an
die IAA und die Aufgabe der Streikforderung nach einer LohnerhOhung fur die Arbeiterinnen
beschlossen hatte, und konnte als Kommentar zu dieser Veranstaltung verstanden werden. Obwohl
Barbet vordergriindig die ,Herren Fabrikanten® angriff, liess sich hier auch eine Kritik an der Haltung
der IAA herauslesen.

Diese Position war jedoch in der Internationale keineswegs selbstverstandlich. Die IAA war eine
Vereinigung von Mannern. Zwar erklarte Marx: ,Ladies are admitted”, doch Frauen wurden selten
Mitglieder und spielten in Fihrungsgremien eine marginale Rolle.

Virginie Barbet trat nicht als Wortflihrerin der Streikenden auf, sondern als politische Kommentatorin,
als kritisches, aber solidarisches Mitglied der Internationale.

Inhaltlich versuchte Barbet, das aktuelle Tagesgeschehen des Streiks in Hinblick auf ihre politische
Position zu interpretieren. Einfach nur eine LohnerhOhung und bessere ArbeitsmOglichkeiten zu
erkampfen hielt sie fur kurzsichtig. Interessant war der Streik fur sie als moglicher Ausloser einer
sozialen Revolution, weil er die Brutalitat der sozialen Verhaltnisse entlarvte und zur Sprache
brachte. Fur Barbet war der konkrete Anlass und Ausgang des Streiks weniger wichtig als sein
symbolischer Gehalt.

Feminismus bedeutete fur Virginie Barbet nicht die Verbesserung konkreter Lebenssituationen von
Frauen innerhalb der bestehenden wirtschaftlichen und politischen Ordnung, sondern war untrennbar
mit sozialrevolutionaren Forderungen verbunden, die diese Ordnung grundsatzlich in Frage stellten.

Sie konnte sich gar nicht grundsatzlich so ohne weiteres mit den Forderungen der Ovalistinnen
identifizieren, die ja keineswegs eine Revolution herausfordern wollten, sondern in der Tat nur eine
kleine Lohnerh6hung. Es galt vielmehr, diesem Massenstreik von ,tausenden Frauen und jungen
Médchen® eine revolutionare Wendung zu geben.

VIRGINIE BARBET UND BAKUNIN (EINIGE KONTROVERSEN)

Virginie Barbets politische Schriften zeigten eine klare inhaltliche Position. Eines ihrer wichtigsten
Anliegen war die Abschaffung des Erbrechts: Durch diesen Schritt sollte ein gleicher materieller
"Ausgangspunkt” fur alle Kinder geschaffen werden, um die "Gleichmachung der Individuen” zu
befordern. Besonders vehement wurde diese Diskussion im Vorfeld des Basler Kongresses im
September 1869 gefiihrt, wo die Allianz diese Frage zur Abstimmung brachte. Die Egalité — die
Genfer Allianzzeitung — widmete bereits in der Nummer vom 1. Mai 1869 ihren Leitartikel diesem
Thema. Er stammt sehr wahrscheinlich aus der Feder Bakunins, der darin vor allem bemdiht war, die
kleinburgerlichen Angste der Arbeiter zu beschwichtigen. Anders dagegen der zweite
programmatische Artikel zum Thema von Virginie Barbet, der am 12. Juni erschien. Dort polemisiert
sie gegen den Autor des ersten Artikels, also Bakunin, wenn sie schrieb:

"Wenn wir diese Frage aufgreifen, |...\ haben wir uns keineswegs vorgenommen, eine vertiefende
Studie zu machen, sondern wir wollen lediglich die Aufmerksamkeit |..., auf eine der wichtigsten
Tatsachen lenken. Ja, der wichtigsten, denn man darf nicht verschweigen, dass eine soziale
Revolution, die vorgibt, die Gleichheit zu etablieren und nicht mit der Abschaffung des Erbrechtes
anfangt, ihr Ziel eindeutig verfehlen wiirde".

Fur Barbet war die Notwendigkeit, das Erbrecht abzuschaffen, keine Frage, die "vertiefender
Studien” bedurfte, sondern ein Faktum, das schlicht in Erinnerung gerufen werden musste.

Um eine wirklich egalitare Gesellschaft zu schaffen, meinte sie, misste man nur alle dussere
Ungleichheit aufheben. Deshalb forderte Barbet die Abschaffung des Erbrechts, damit alle Kinder
von Geburt an gleiche materielle Rahmenbedingungen hatten.

Deutlicher als die meisten anderen Allianzmitglieder machte sie das Erbrecht zur Prinzipienfrage.
Und anders als Bakunin nahm sie dabei auch keinerlei Rlcksicht auf die Bedenken, die von
kleinbUrgerlich-patriarchal orientierten Familienvatern innerhalb der Arbeiterbewegung zu erwarten
waren.

12



,Die Abschaffung des Erbrechts, die in unserem Programm steht, |...| prédsentiert sich nicht als
Dekret, als ein Gesetz, sondern als Konsequenz eines fundamentalen Gesetzes unseres
wirtschaftlichen Systems. Die Abschaffung der Ausbeutung des Menschen durch den Menschen
braucht als erste Massnahme den Eintritt des Bodens und der Rohstoffe in kollektives Eigentum....“

Barbet machte deutlich, dass die Abschaffung des Erbrechts nicht nur eine wirtschaftspolitische
Massnahme ist, sondern auch einen kulturellen Aspekt hat, weil durch das Erbrecht Frauen in ganz
besonderem MaB benachteiligt wurden. Erstens erbten sie seltener als Manner, ausserdem war das
Erbrecht die Ursache flr zahlreiche Gesetze zum Nachteil von Frauen, etwa durch das Verbot des
ausserehelichen heterosexuellen Geschlechtsverkehrs flir Frauen, damit die Erbnachfolge gesichert
wird.

Wahrend Bakunin von der Notwendigkeit ausging, Uberhaupt erst einmal die Diskussion Uber das
Erbrecht zu flihren und sich bemuhte, Bedenken durch behutsame Argumentation auszuraumen,
machte Barbet die Erbrechtsfrage sozusagen zur Gretchenfrage. Dass viele auch in der
anarchistischen Bewegung jener Zeit sie damit flr zu radikal hielten, wird auch aus entsprechenden
Leserbriefen deutlich.

Der Basler Kongress im September 1869 war einer der wichtigsten in der Geschichte der
Internationale. ein wichtiger Diskussionspunkt war die Frage des Erbrechtes, die gerade Virginie
Barbet besonders am Herzen lag. Jedoch nahm sie selbst am Kongress nicht teil.

Alle existierenden Formen des Erbrechts hatten schon immer Frauen benachteiligt, wenn auch in
regional sehr unterschiedlicher Weise. Die Tatsache, dass Frauen als Erbinnen in der Regel
benachteiligt waren, hatte immer wieder zu Protesten der Frauenrechtsbewegung geflhrt.

Dies alles wurde bei den Diskussionen des Basler Kongresses zum Erbrecht vollig ausgeklammert.
Virginie Barbet schlug dem Kongress vor

»... dass das Erbrecht vollstédndig und radikal abgeschafft werden muss und dass diese Abschaffung
eine der unverzichtbaren Bedingungen fiir die Befreiung der Arbeit ist.”

Bakunin stellte der Ersten Internationale die Forderung nach Abschaffung des Erbrechts zur
Abstimmung. Die Forderung wurde von den Marxisten abgelehnt. An dieser Frage wurde erstmals
die Spaltung der Internationale in zwei gegensatzliche theoretische Lager, den Anarchismus und den
Marxismus, sichtbar, ein Konflikt, der zwei Jahre spater zum Ende der Internationale flhrte.

1 H

e L]

Demonstrationszug der New Yorker Internationale aus Solidaritat mit der Pariser Kommune

Ein anderer Punkt, an dem sich kontroverse Positionen von Barbet und Bakunin aufzeigen lassen, ist
Barbets Konzept der revolutionaren Gewaltfreiheit. Bakunin erhoffte sich in jenen Jahren zunehmend
einen revolutionaren Schub fiur gewaltsame Aufstande und rechnete dabei auch auf das
“Lumpenproletariat”, die Deklassierten, die Verzweiflung derer, die ohnehin nichts zu verlieren
haben. Dies zeugt von einer tendenziell mannlichen Perspektive, zumindest im Rahmen einer

13



Gesellschaft, in der die Sorge um Kinder, kranke und alte Menschen weitgehend in die
Verantwortung von Frauen fallen. Auch dann, wenn sie zum "Lumpenproletariat” gehorten, durften
Frauen nicht unbedingt die Desperados gewesen sein, die Bakunin sich vorgestellt hatte. Vielleicht
hatte Barbet diese konkrete Lebensrealitat im Blick, denn im Gegensatz zu Bakunin klagte sie vor
allem die Gewaltlosigkeit politischer Aktionen ein.

Ihre Strategie des gewaltfreien Widerstands kommt sehr deutlich in einem von ihr verfassten
Manifest zum Ausdruck, in dem Lyoner Sozialistinnen im Januar 1870 an die jungen Manner der
Stadt appellieren, ihrer Einberufung zum Militardienst nicht zu folgen. Barbets Argumentation war
dabei nicht eine der prinzipiellen Gewaltlosigkeit. Der Militardienst misse verweigert werden, weil die
Regierung des Second Empire nicht die Interessen des franzGsischen Volks vertrete, sondern die der
"Unterdriicker des Proletariats”. Fur den Fall, dass es zum passiven Widerstand in Form einer
Militardienstverweigerung komme, sagte Barbet den jungen Wehrpflichtigen die Unterstitzung der
Frauen zu. Sie riet ihnen, auf den Einberufungsbefehl gar nicht zu antworten oder die Grunde
darzulegen, warum sie in einer Armee Bonapartes nicht kampfen konnten. Fir die Frauen selbst
hatte Barbet dabei eine eigene Methode vorzuschlagen: "Sobald wir erfahren, dass einer oder
mehrere von euch verhaftet wurden, werden wir massenhaft bei den verantwortlichen Autoritdten
eure Freilassung fordern", versprach sie.

Drei Monate spater veroffentlichte Barbet — wieder im Namen der Lyoner Sozialistinnen — ein
weiteres Manifest, in dem sie diese Strategie deutlicher ausformulierte. Diesmal ging es um die
Unterstltzung eines grossen Streiks der Minen- und Stahlarbeiter in Le Creuzot. Barbet forderte die
Frauen auf, den Streik ihrer Manner (in der Stahlindustrien waren kaum Frauen beschaftigt) zu
unterstlitzen, und zwar mit einer gewaltfreien, revolutionaren und originar weiblichen Kampfform:

"Sprecht die Sprache der Wahrheit zu den Soldaten, die euch umzingeln. ..., Sagt diesen
ungliicklichen Kindern des Volks, dass die Ménner, die zu verfolgen sie den Befehl haben, nicht |...|
Séldner irgendeiner politischen Partei sind, sondern Eure Véter, Eure Briider, Eure Ehemé&nner, |...|
die kein anderes Verbrechen begangen haben als das, das heiligste Recht des Menschen
einzufordern, ndmlich von ihrer Arbeit zu leben. Mit solchen Worten, da kénnt Ihr sicher sein, werdet
ihr sie beeindrucken".

Virginie Barbet hat also nicht nur den gewaltsamen Aufstand, sondern vor allem den passiven
Widerstand, zivilen Ungehorsam gegenuber den BehoOrden, als revolutionaren Akt verstanden.
Barbet bekraftigte ihr Bekenntnis zur Gewaltfreiheit gerade auch in ihrer kurz nach der Pariser
Kommune erschienenen Flugschrift ,,Erwiderung eines Mitglieds der Internationale auf Mazzini®. In
dieser Flugschrift erklarte sie den Kommuneaufstand, als Folge der ungerechten sozialen
Verhadltnisse und der staatliche Repression.

Nach der Niederlage der Pariser Kommune im Mai 1871 musste Virginie Barbet, wie viele andere
auch, ins Exil gehen. Sie schloss sich in Genf der anarchistischen Opposition in der Internationale
gegen den Generalrat und Karl Marx an.

Trotz ihrer Bedeutung gibt es Uber Virginie Barbet keine Biografie und auch keine Edition ihrer
Werke, schon gar keine deutschsprachige.

Quellen:

Schrupp, Antje. Nicht Marxistin und auch nicht Anarchistin — Frauen in der Ersten Internationale.
Konigstein 1999.

FAU-IAA A.M.S.E.L.. Anarchosyndikalistische Flugschriftenreihe/Heft 90.

http://fau-duesseldorf.org/archiv/menschen/virginie-barbet-lebensdaten-unbekannt

http://www.anarchismus.at/txt2/barbet.htm

http://www.antjeschrupp.de/barbet.htm

http://www.scharflinks.de/49.0.html?&tx_ttnews%5Btt_news%5D=251&tx_ttnews%5BbackPid%5D=49&
cHash=a63cf57f2d

http://www.sopos.org/aufsaetze/3a4410035e16d/Frauen-Barbet.phtml

14


http://www.scharflinks.de/49.0.html?&tx_ttnews%5Btt_news%5D=251&tx_ttnews%5BbackPid%5D=49&cHash=a63cf57f2d
http://www.scharflinks.de/49.0.html?&tx_ttnews%5Btt_news%5D=251&tx_ttnews%5BbackPid%5D=49&cHash=a63cf57f2d
http://www.antjeschrupp.de/barbet.htm
http://www.anarchismus.at/txt2/barbet.htm
http://fau-duesseldorf.org/archiv/menschen/virginie-barbet-lebensdaten-unbekannt

ANDRE LEO (1824 - 1900)

(Pseudonym ab ca. 1863, richtiger Name: Victorine-
Léodile Béra)

Nach dem Tode ihres ersten Mannes 1863 baute
André Léo ihre schon in den fiinfziger Jahren
begonnene schriftstellerische und journalistische
Tatigkeit zum Gelderwerb aus. André Léo publizierte
Frauenromane mit einer emanzipatorischen
Wirklichkeitssicht, Kommentare zu feministischen
Zeitgenossen und eine theoretische Arbeit ,Les
Femmes et les Moeurs*. Da die Zeit fur feministisches
Publizieren glinstig war, stiess André Léo sozusagen in
eine Marktlicke und profilierte sich in der neuen
»,Querelle des Femmes* als tiefgrindige Denkerin. Es
gelang ihr, die Popularitat zur Frauenfrage mit einer
sozialistischen Gesellschaftstheorie zu verbinden. Sie
knlpfte an die frlihsozialistischen Erfahrungen an,
entwickelte diese aber (gleichzeitig in  der
Auseinandersetzung mit zeitgenOssischen Ideen und
Notwendigkeiten weiter.

André Léo verstand sich als Sozialistin, deren
Feminismus eingebettet war in ein politisches Handeln,
das auf eine grundlegende Gesellschaftsveranderung
zielte. Sie flhrte die feministische Kritik am Ausschluss
der Frauen durch das birgerlich-kapitalistische System zu einer sozialrevolutionaren Kritik an diesem
System selbst weiter.

Ihre erste theoretisch-feministische Schrift, ,Beobachtungen einer Familienmutter an M. Duruy®,
wurde 1865 verdffentlicht. André Léo kritisierte darin die Dominanz der konfessionell-katholischen
Schulen im franzOsischen Erziehungswesen, insbesonders auf der Ebene der Grund- und
Madchenschulen. Sie forderte fortschrittlichere Masstabe flr den Unterricht an dffentlichen Schulen;
in Anlehnung an die Ideen der Aufklarung.

In diesen Forderungen sind bereits alle Stichworte enthalten, die fiir André Léos politische
Uberzeugungen charakteristisch sind: Gerechtigkeit, Gleichheit, Individuum, Assoziation. Diese
Stichworte wurden zur Grundlage flr eine neue feministische Argumentationsweise, die in diesen
Jahren an die Stelle der alten frihsozialistischen Argumentationsmuster trat.

Die ,Société pour la Revendication du Droit des Femmes®, welche sich 1866 in Léos Wohnung
grundete, wurde schon bald zu einer Art Sammelbecken flihrender Feministinnen in Paris (unter
anderem gehOrte auch Louise Michel zu dieser Gruppe).

Die Société knupfte internationale Kontakte, publizierte Artikel, brachte ihre Forderungen in die
Diskussionen ein und wurde bekannt. lhre Ideen, ihre Prinzipien und Forderungen reprasentierten
das, was im Kontext dieser Jahre unter franzosischem Feminismus verstanden wurde.

Sowohl in ihrem Programm, als auch in ihrer Zusammensetzung — die Gruppe war ausdrticklich auch
fur Manner offen — markierte die Société eine Neuorientierung gegenuber dem friihsozialistischen
Feminismus. Auf dem Hintergrund der antifeministischen Kampagnen von Proudhon, Michelet und
anderen stellte sie nicht mehr die Geschlechterdifferenz in den Vordergrund, argumentierte nicht
mehr mit den besonderen Fahigkeiten und Interessen der Frauen, die deren Mitgestaltung am
offentlichen Leben notwendig machten, sondern betonte die Gleichheit der Geschlechter. Es ging um
die starkere Verteidigung, zumindest einer grosseren Ahnlichkeit der Geschlechter, auch in physisch-
biologischer Hinsicht. Von der Société wurden die faktischen Unterschiede zwischen Frauen und
Manner weitgehend auf ihre Sozialisation zurlickgeflhrt. Entsprechend wichtig wurde die Forderung
nach gleichen Bildungschancen fiir Madchen. In einem Manifest von André Léo, Elisa Gagneur und
Anderen von 1868 heisst es:

15



»Die Individualitét der Frau ist ein Recht, das sie wieder einfordert, ebenso wie sie die Gleichheit in
der zivilen, religibsen und moralischen Ordnung reklamiert — die Gleichheit vor dem Gesetz, die
Gleichheit in der Ehe, die Gleichheit in der Arbeit. Der Mann hat seine Rechte unabhéngig davon
proklamiert, dass die Frau die ihren wiedererlangt. Es gibt keinen ernsthaften Grund, sie von den
Funktionen fernzuhalten, die der Mann ausibt. Es ist notwendig, dass sie sich ebenso an héheren
Schulen ausbilden kann, wie der Mann, der heute das Monopol auf eine héhere Schulbildung hat.
Nichts darf sich der Forderung entgegenstellen, dass sie in den gesetzgebenden Parlamenten
ebenso vertreten ist, wie er. Die Demokratie ist ein neuer Glaube, an den die Frau sich anschliesst |
...|“ ,Die Gerechtigkeit ist gegriindet auf einer unleugbaren und lebendigen Realitét: |...| Ist die Frau
ein Individuum? Ein menschliches Wesen? Wenn sie ein Individuum ist — und wir nehmen an, dass
auch ihre bizarrsten Gegner das nicht leugnen -, wie kann es sein, dass sie von den Bedingungen
ausgeschlossen ist, die als unabdingbar fiir die Wiirde und die Moralitdt der menschlichen Person
anerkannt ist? |...| Die Demokratie ist nicht eine Partei, sie ist ein moralisches Gesetz, ein neuer
Glaube.”

(Mit dem Wort Demokratie ist zeitgendssisch nicht Parlamentarismus gemeint. Léo bezeichnete mit
diesem Begriff die sozialrevolutionare Position in Abgrenzung zur Monarchie, zum Kapitalismus und
auch zur rein formalen Republik.)

Flr André Léo waren sozialrevolutiondre Forderungen und Strategien nicht Einsichten in historisch
notwendige Okonomische Entwicklungen, sondern Ausdruck widerstreitender Uberzeugungen.
Freiheit bedeutet die Freiheit des Individuums, selbstbestimmt das eigene Leben zu gestalten und an
der Gestaltung der Gesellschaft mitzuwirken, ein Konzept, das sich nur verwirklichen lasst, wenn
auch Frauen in diesem Sinn als Individuen anerkannt sind.

André Léo erkannte, dass die blrgerlich-kapitalistische Gesellschaft auch gut auf der Basis der
Familie existieren kann, ebenso wie eine sozialistische Gesellschaft vorstellbar ist, die auf der Basis
der Familie aufbaut, was in der Tat auch die Meinung eines grossen Teils der franzOsischen
Arbeiterbewegung war. Eine wirklich demokratische Gesellschaft aber, so Léos Position, darf nicht
auf der Familie grinden, sondern auf der Freiheit der Individuen. Und ob sie das tut, entscheidet sich
an der Anerkennung der individuellen Rechte von Frauen.

1869 hat André Léo diese Neuorientierung des feministischen Argumantationsmuster unter dem Titel
,La Femme et les Moeurs* systematisch ausgerabeitet und erst als Artikelserie, 1869 auch als Buch
verOffentlicht.

André Léo richtete sich neben den Frauen selbst auch an republikanisch-liberal gesinnte Manner. Die
von ihnen beklagten Missstande in der Gesellschaft — Sittenverfall, Pauperisierung, moralische
Desorientierung, mangelnde Gesundheitsversorgung, die Unterstlutzung vieler Frauen flr klerikale
Krafte — flihrte Léo auf den fundamentalen republikanischen Fehler, den Ausschluss der Frauen,
zurtck. Um Frauen gegen alle Logik von der republikanisch-burgerlichen Mitgestaltung fernzuhalten,
seien Gesetze und Gewohnheiten entstanden, die einem Teil der Menschheit systematisch die
Ausbildung intellektueller, moralischer und physischer Fahigkeiten vorenthielten.

~Woher kommt die Korruption des Staates, woher kommt es, dass |...| die materiellen Sorgen alle
anderen dominieren und ersetzen? In einem Wort, dass Freiheit und Wiirde in der Gegenwart
verloren und fir die Zukunft bedroht sind? Woher kommt, weniger als hundert Jahre nach Voltaire,
die fortdauernde Herrschaft der Fortschrittsfeinde? Und achtzig Jahre nach der Deklaration der
Menschenrechte der reinthronisierte Despotismus? — Von dieser moralischen und intellektuellen
Abhéngigkeit der Frau, die sie zu einer Fremden macht gegentliber der Idee des Rechts, der
Gerechtigkeit und der Ehre. |...| Ubertreibung! sagt ihr und beruft euch darauf, dass man damit einer
einzigen Ursache zu viel Bedeutung zuspricht? Aber was! Bei 40 Millionen Seelen sollen 20 Millionen
wenig sein?”

Die soziale Funktion der Mutterschaft — als Begrindung flir ihren Ausschluss aus dem oOffentlichen
Leben — charakterisierte Léo als Argument, das sich lediglich auf eine begrenzte Phase in der
weiblichen Biografie anwenden ldsst, das zudem auf die grosse Zahl unverheirateter Frauen nicht
zutrifft und das sich angesichts der herrschenden sozialen Zustande ohnehin flr die Ubergrosse
Mehrheit proletarischer und kleinblrgerlicher Frauen nicht verwirklichen lasst.

Auf die Frauenrechtsbewegungen anderer Lander, insbesondere der USA und England
bezugnehmend, wertete André Léo die Frage gleicher Rechte fiir Frauen als die entscheidende

16



Frage fur die Zukunft der republikanischen Gesellschaft und flihrte Frankreichs politische
Ruckstandigkeit auf die fehlende Unterstlitzung der republikanischen Opposition flr die Rechte der
Frauen zurtck.

Der von André Léo massgeblich mitgetragene neue sozialistische Feminismus in Frankreich stellte
eine Herausforderung flir die von anti-feministischen Positionen gepragte Pariser Internationale dar,
was bald zu einem Offentlich ausgetragenen Konflikt flhrte.

André Léo ging es nicht nur darum, die Individualitdt von Frauen einzufordern, sondern auch darum,
die Begriffe ,,/ndividuum®™ und ,Mann" zu trennen. Es sind nicht die Eigenschaften des Mannes, des
autonomen burgerlichen Subjektes, die den Massstab fur Individualitat setzen. Demokratie ist nicht
mit der formalen Gleichstellung verwirklicht, sondern erst dann, wenn Frauen, obwohl sie anders sind
und andere Werte haben als Manner, sich als Individuen in Freiheit an der Gestaltung des
gesellschaftlichen Zusammenlebens beteiligen.

Fir André Léo und die anderen sozialistischen Feministinnen ihrer Gruppe hing die Anerkennung von
Frauen als Individuen und der ,Glaube"™ an die Demokratie also untrennbar nicht nur mit gleichen
Bildungschancen und der formalen Gleichberechtigung von Frauen zusammen, sondern auch mit
ihrer sozialen Gleichstellung, ihrer Einbeziehung in den Okonomischen Prozess. Feministische
Forderungen mussten ihrer Ansicht nach eingebettet sein in eine allgemeine soziale Neuorganisation
der Gesellschaft.

Der feministische Ansatz von André Léo war ein sozialistischer und materialistischer, weil sie die
Notwendigkeit einer politischen Teilhabe von Frauen aus den durch die Kkapitalistische
Produktionsweise herbeigefiuhrten, veranderten Lebensbedingungen ableitete.

Frauen als Individuen ernst zu nehmen bedeutet, dass sie nicht von der Gesellschaft vereinnahmt
werden durfen, weder von ihrer Familienzugehorigkeit noch von ihrer Klassenzugehdrigkeit.

Dabei spielte fur die Pariser feministischen Sozialistinnen die Abschaffung des Erbrechts eine
zentrale Rolle. (siehe auch Virginie Barbet!)

Trotz der Kontroverse zwischen den Feministinnen und der Internationale in Paris, nahm Léo Kontakt
zur zweiten Pariser Sektion der Internationale auf und trat in die Sektion Paris-Batignolles ein. Im
Friihjahr 1869 schrieb sie bereits flir die sozialistische Allianz-Zeitung Egalité.

Uber das sozialistische Engagement von André Léo, und auch von anderen Feministinnen,
entstanden bald Differenzen in der Société pour la Revendication du Droit des Femmes. Nicht alle
Frauen teilten diese grundsatzliche Kritik am burgerlichen Kapitalismus. Wahrend die Sozialistinnen
ihre  feministischen Forderungen mit einer Kritk an der burgerlich-kapitalistischen
Gesellschaftsordnung verbanden, verstanden sich viele Frauen der Société in politischer Hinsicht
eher als burgerlich-liberal. Diese Differenzen flihrten im April 1870 zur Grlindung einer zweiten
Frauenorganisation, der ,Association pour le Droit des Femmes®. Dieser Gruppe, die auch die
Zeitung ,Droit des Femmes* herausgab, gehorte André Léo zundchst wohl noch an. Fiir Léo gab es
bis zur Pariser Kommune keinen Grund, einen offenen Bruch herbei zu flihren.




Die Ende 1868 gegriindete Allianz-Zeitung Egalité bemiihte sich laufend darum, bekannte
Autorinnen zu gewinnen. In der Nummer vom 27. Februar wurde die Mitarbeit von André Léo
angekilindigt, die als ,eine der fiihrenden sozialistischen Schriftstellerinnen Frankreichs® vorgestellt
wurde. Doch bereits am 13. Marz sah sich Léo gendtigt, eine Klarstellung ihrer Prinzipien zu
verOffentlichen und sich von der antiburgerlichen Propaganda der Zeitung zu distanzieren: ,Ich
stimme mit lhnen in den Zielen (iberein, wir unterscheiden uns aber zuweilen in den Mitteln.”
Ausflhrlich setzte sie sich in dem Artikel mit der Frage auseinander, wieweit es bei einem
sozialrevolutionaren Ansatz mOglich sei, mit bestimmten blrgerlich-republikanischen Kraften
zusammen zu arbeiten, und kritisierte die strikte Abgrenzung der Zeitung von solchen Koalitionen.
Gegen eine dogmatische Betonung sozialrevolutiondrer Prinzipien, pladierte André Léo fiir eine
gewisse Offenheit potentieller Blindnispartnern gegentber. Eine ,richtige” Theorie allein reiche nicht
aus, ,man muss sich vor allem auch versténdlich machen, denn nicht verstanden werden heisst, |...|
nicht zu existieren”. Aber nicht nur aus pragmatischen, sondern auch aus inhaltlichen Grinden
wandte sich André Léo grundsatzlich gegen den Versuch, abweichende Meinungen vorschnell
auszuschliessen:

SWir glauben an die Gleichheit. Seien wir konform mit unserem Glauben, indem wir die Wiirde
anderer wie unsere eigene anerkennen, und erheben wir nicht ohne Beweise Verdacht gegen die
Loyalitét derer, die sich von uns unterscheiden. Wenn man die Ungerechtigkeit aller aufgezwungener
Dogmen versteht, die Insuffizienz aller unverdnderbaren Systeme, den unaufhérlichen Fortschritt des
Denkens, muss man zugeben, dass dieser oder jener ehrlicherweise und aus guten Griinden einen
anderen Standpunkt haben kann, als wir. |...| Wir selbst haben uns einmal verédndert.”

André Léo machte jedoch klar, dass es ihr nicht um eine Verteidigung der Zusammenarbeit mit
burgerlichen Liberalen schlechthin ging. Sie gab durchaus zu, dass es ,boshafte Kreise gibt, mit
denen man brechen muss, weil sie jeden Fortschritt verhindern®. Sie warb jedoch um Verstandnis fur
diejenigen, die sich ehrlich zu sozialrevolutionaren Zielen bekannten, auch wenn sie nicht in jedem
Punkt mit den Prinzipien der Allianz Uberein stimmten, denn ,nicht alle Augen sehen in der gleichen
Weise.”

Fir André Léo hatte sich die Sachlage nach der Ausrufung der Dritten Republik am 4. September
1870 geandert: Die Enttauschung Uber die republikanische Regierung liess sie auf Distanz zu ihren
ehemaligen Bundnispartnern gehen — und zwar nicht nur wegen deren Bereitschaft zum
Friedensschluss mit den Preussen, nicht nur wegen der Halbherzigkeit ihrer sozialen Reformen,
sondern auch, weil sie hinsichtlich auf die Frauen nicht hielten, was sie versprochen hatten. Am 3.
Februar 1871 rechnete sie in einem Artikel in der Allianz-Zeitung ,La République des travailleurs” mit
den Liberalen in der Regierung ab.

,Die Republikaner sind voller Inkonsequenz: sie wollen nicht, dass die Frauen unter dem Einfluss der
Priester stehen, aber es missféllt ihnen auch, wenn sie freie Denkerinnen sind und wie menschliche
Wesen handeln wollen: gleich und frei. Sie haben den Kbnig und Gott abgesetzt, aber nur um sich
selbst an deren Stelle zu setzen.”

Nicht nur mit den mannlichen Republikanern, auch mit ihren feministischen Mitstreiterinnen von der
,LAssociation pour le Droit des Femmes* kam es nun zum Bruch: Wahrend die meisten bulrgerlichen
Feministinnen dem Kommuneausfstand ablehnend gegeniiber standen, machten André Léo und
andere die Pariser Kommune ohne Zbgern zu ihrer eigenen Sache. Die Frauen von der ,Société
pour la Revendication du Droit des Femmes*“ waren die massgeblichen Aktivistinnen im Montmartre-
Widerstandskomitee. Durch ihre praktische Mitarbeit in Kommissionen und Klubs, aber auch durch
theoretische Reflektion in der von André Léo mitbegriindeten Kommunezeitung ,La Sociale“
versuchten sie, ihre feministischen Prinzipien im Rahmen der Kommune umzusetzen. Angesichts
ihres egalitaren Ansatzes, der die Geschlechterunterschiede im wesentlichen negativ bewertet und
auf eine zielgerichtete Sozialisation zurlick flihrte, ist es folgerichtig, dass sie sich vor allem im
Bildungswesen engagierten. André Léo gehdrte zu einem Komitee, das die zahlreichen Vorhaben
und Vorschlage zu diesem Thema koordinierte und organisierte. In der Tat konnten im Verlauf der
zwei Kommune-Monate einige Vorhaben umgesetzt werden. Etwa die Einschrankung der
Kompetenzen konfessioneller Schulen oder auch die Herbeiflihrung eines Beschlusses zur gleichen
Bezahlung flr Lehrer und Lehrerinnen.

18



Die offene Kritik André Léos an der Fiihrung der Kommune beschrankte sich keineswegs auf
«Frauenfragen".
Die ,eifrige, aber hellsichtige Propagandistin der Kommune® bestand darauf, ,dass Paris nicht die
Gewalttaten seiner Feinde gegen das Denken und die Freiheit nachahmt, und nicht die Prinzipien
verletzt, die die Grundlage seiner eigenen Forderungen sind.“ Hier stellt André Léo implizit die ewige
Frage nach dem Zweck und den Mitteln. Der Zweck heiligte fur sie die Mittel eben nicht.
Jenseits von Grabenkampfen, ideologischen Spitzfindigkeiten und revolutionarem Uberschwang
gehdren die Artikel von André Léo mit inren ebenso pragmatischen, wie kompromisslosen Analysen
zu den nuchternsten, zeitgenOssischen Beitragen zur Pariser Kommune.
Nach der Niederschlagung der Kommune 1871 gelang André Léo die Flucht in die Schweiz. Beim
Kongress der Friedensliga im September in Lausanne, versuchte André Léo die Liga von der
Notwendigkeit einer sozialen Revolution zu Uberzeugen. Dies war ein heikles Unterfangen.
Gegen die ,falschen Republikaner vom 4. September” kritisierte sie die kursierenden, verzerrenden
Darstellungen der Pariser Ereignisse, in
denen man ,die Ermordeten als Mérder
gebrandmarkt hat, die Bestohlenen als
Diebe, die Opfer als Scharfrichter. Mit
deutlichen Worten prangerte sie
Massaker an den Kommunardinnen an
und machte erneut ihren Standpunkt
zwischen Liberalismus und Sozialismus
deutlich: ,Es kann keine Gleichheit ohne
Freiheit geben und keine Freiheit ohne
Gleichheit.” Allerdings gestand André Léo
in ihrer Rede auch Fehler der Kommune
ein, kritisierte den autoritaren Stil vieler
ihrer  Anfihrer, die vorgekommenen
Gewalttaten gegen Reaktionére,
Zensurmassnahmen und  willklrlichen
Verhaftungen. André Léo brachte diese
Krittk nicht erst jetzt nach der
Niederschlagung der Kommune an, !
sondern wiederholte nur ihre Position, die #!
sie auch schon in der Pariser Kommune S N 28
vertreten hatte. " L O

Frauen in der Pariser Kommune

Schon von Beginn der Rede an, gab es Zwischenrufe und Tumulte. Nach dem Vorwurf der Mitschuld
der Friedensliga wurde André Léo das Wort entzogen.

Am Ende musste Léo eine negative Bilanz ihres Versuches, Verblindete im fortschrittlich-liberalen
Lager zu finden, ziehen: ,Ich war mit Hoffnung zu diesem Kongress gekommen, ich bin tieftraurig
abgereist.”

Wie viele Kommunefllichtlinge setzte auch André Léo ihre Hoffnungen verstérkt in die Internationale.
Aufgrund lokaler Streitigkeiten l0ste sich Anfang August die Allianz auf. So beschlossen viele
Kommunefllichtlinge, darunter auch André Léo, mit ehemaligen Allianz-Mitgliedern einen Neuanfang
zu machen. Anfang September griindeten sie eine neue ,Section Frangaise” der Internationale, die
sich bald einmal den Namen ,Sektion der Propaganda und der revolutionédren Tat“ gab.

Inhaltlich ging es nicht mehr darum, im kleinen Kreis Theorien flr eine revolutionare Avantgarde
auszuarbeiten, sondern im Gegenteil um die Wirkung nach aussen: einerseits um Propaganda, und
andererseits darum, die Welt Uber die Absichten der Kommune, deren brutale Niederschlagung und
der damit verbundenen sozialrevolutionaren Ideen und Prinzipien aufzuklaren.

Ob und wie in diesem Kreis die Diskussion Uber das Verhdltnis der Geschlechter weiter gefihrt
wurde, ist schlecht belegt. Die Sektion war aber in ihrem Frauenbild nicht so entschieden
feministisch, wie die Allianz. Das Thema war zwar wohl auch in der Propaganda-Sektion virulent,
wurde jedoch von anderen, tagesaktuellen Themen Uberlagert.

19



Im September 1872 veranstalteten Marx und Engels in London eine geheime Konferenz, zu der die
Jura-Sektionen nicht eingeladen wurden. Einer, der in der Literatur bisher kaum beachteten
Beschllsse der Londoner Konferenz war folgender:

,Die Konferenz gibt bekannt, dass der Generalrat gezwungen sein wird, alle Zeitungen offentlich zu
denunzieren und zu widerrufen, die sich Organe der Internationale nennen und die |...| in ihren
Spalten vor der bourgeoisen Offentlichkeit Fragen diskutieren, die man nur in lokalen oder féderalen
Komitees und im Generalrat diskutieren soll.“

Nun war gerade der Journalismus André Léos hauptsachliches Betdtigungsfeld und sie war zudem
eine kompromisslose Gegnerin von Zensurmassnahmen. Es ist also kein Wunder, dass sie mit
beissender Ironie auf diesen Beschluss reagierte.

Die Sektionen der franzGsischen Schweiz wurden zu einem Kongress am 12. November in Sonvilier
eingeladen. Bei diesem Kongress wurde die Sektion der Propaganda und der revolutiondren Tat in
die Jurassische Foderation aufgenommen.

Die Beschlisse der Londoner Konferenz wurden ebenso wie die Antwort der Jurassischen
FoOderation in alle Lander verschickt, mit der Folge, dass sich in den nachsten Monaten die bis dahin
auf die Schweiz begrenzte, ideologische Spaltung der Internationale in eine ,autoritdre™ und eine
»antiautoritdre™ Fraktion auf die gesamte Organisation ausbreitete.

In einem Rundbrief des Generalrats wurde André Léo als eine der Hauptverantwortlichen fiir den
Konflikt angegriffen:

»|-..| Der Augenblick schien ihr glnstig, innerhalb der Internationale selbst die Flamme des
Nationalhasses zu entziinden. Ihr zufolge war der Generalrat ein deutsches Komitee, geleitet von
einem bismarckschen Gehirn. Nachdem die Revolution Sociale sehr wohl festgestellt hatte, dass
gewisse Mitglieder des Generalrats nicht damit gross tun konnten, ,Gallier (ber alles” zu sein,
wusste sie nichts Besseres, als die zweite Parole, die die europaische Polizei in Umlauf brachte,
aufzugreifen und den Rat des ,Autoritarismus® zu verdéachtigen.”

Es gelang dem Generalrat jedoch nicht, das sozialrevolutiondare Engagement einer so bedeutenden
Personlichkeit der Kommune wie André Léo zu diskreditieren.

DIE AKTUALITAT VON LEOS POLITISCHEM DENKEN

Die Beschaftigung mit André Léos Engagement in der Internationale hat ein neues Licht auf die
Entwicklung geworfen, die zur Spaltung und damit zum Ende der Ersten Internationale flihrten.

In ihrem feministisch-sozialrevolutionaren Denken gibt es deutliche Parallelen zwischen André Léo
und Virginie Barbet. Beide lassen sich innerhalb der Internationale der kollektivistischen Fraktion
zuordnen, beide gerieten durch ihre sozialrevolutionaren Positionen in Konflikt mit dem liberalen
Feminismus ihrer Zeit. Insgesamt steht André der Internationale jedoch distanzierter gegeniiber als
Barbet. Die Internationale ist fur sie nur einer von vielen Orten, an denen sie sich politisch engagiert,
sie ist in erster Linie ihnrem eigenen, unabhangigen Denken verpflichtet, nicht der Organisation. André
Léo war zur Kooperation bereit, wo sie Ubereinstimmungen feststellte, ohne sich dadurch von der
Kooperation mit anderen Gruppen aus dem liberal-burgerlichen Spektrum abbringen zu lassen.
André Léo hat eine Reihe grundlegender systematischer Arbeiten hinterlassen, so dass eine
spezifische ideengeschichtliche Position besser deutlich wird, die sich als libertarer Individualismus
beschreiben ldsst. Spezifisch flir das Denken Léos ist die Betonung des Aspektes der
Meinungsfreiheit, die fur sie gerade kein formales Recht war, sondern eine inhaltliche Notwendigkeit,
ohne die politisches Denken nicht moglich ist.

Quellen:

Schrupp, Antje. Nicht Marxistin und auch nicht Anarchistin — Frauen in der Ersten Internationale.
Kdnigstein 1999.

http://www.antjeschrupp.de/fruehe_anarchistinnen.htm#leo

http://www.antjeschrupp.de/leo.htm

20


http://www.antjeschrupp.de/leo.htm
http://www.antjeschrupp.de/fruehe_anarchistinnen.htm#leo

EMMA GOLDMAN (1869 - 1940)

Emma Goldman wurde am 27. Juni 1869 im russischen
Kovno als Kind judischer Eltern geboren. lhre frihe
Kindheit verbrachte sie in der deutsch - russischen Provinz
Kurland. In dieser Zeit litt sie sehr unter ihrem konservativ
- judischen, gewalttatigen Vater.

Im Alter von 13 Jahren zog sie mit ihrer Familie nach St.
Petersburg. Dort arbeitete sie in einer Fabrik als
Korsettmacherin und kam in Kontakt mit revolutionaren
Ideen und mit den Arbeiten revolutiondrer Anarchistinnen,
einschliesslich der Geschichte der Politischen Attentate im
zaristischen Russland und der Idee der revolutionaren
Gewalt als Mittel fur soziale Veranderungen.

Die Zwange ihres Lebens in Russland uUberzeugten sie
davon, mit ihrer Schwester in die USA zu emigrieren. In
den USA wurden sie von den Behorden schikaniert. Nach
langer Suche erhielt Goldman eine Beschaftigung in einer
Kleiderfabrik, in der ihre Arbeitskraft noch mehr
ausgebeutet wurde als im zaristischen Russland.

Die Ernuchterung Uber die kapitalistischen
Arbeitsbedingungen zerstorte Goldmans lllusionen Uber
den Kapitalismus und begrundete ihre Abneigung diesem gegenuber. Zusatzlich erlebte sie die
sexuelle Abhangigkeit der Arbeiterinnen von ihren Vorgesetzten. Diese Erfahrung festigte ihre
Ansichten Uber die sexuelle Gleichberechtigung von Mannern und Frauen und Uber die Ursachen flr
die Prostitution.

Durch die Heirat mit dem russischen Immigranten Jacob Kershner 1877 erhielt Emma Goldman die
amerikanische Staatsblrgerschaft. Doch kurze Zeit spater stellte sie fest, dass sie damit ihre
persOnliche Unabhangigkeit gegen die Rolle als Ehe - und Hausfrau eingetauscht hatte. Da die
Verhdltnisse in St. Petersburg ,fiir Juden“ unhaltbar geworden waren, zogen zudem auch noch ihre
Eltern zu ihnen. Emma Goldman fand sich in der gleichen Situation wieder, vor der sie aus Russland
geflohen war.

Die Bedingungen, unter denen sie selber hart arbeiten musste, weckten Goldmans Interesse an den
Arbeitskampfen der 1880er Jahre. Sie bekam Kontakt zu sozialistischen und anarchistischen Kreisen
in Rochester und begann Johann Mosts Zeitschrift "Freiheit” zu lesen.

Die Hinrichtung von vier Anarchisten nach der Haymarket Revolte trieb die junge Emma Goldman zur
anarchistischen Bewegung.

Sie trennte sich von ihrem Ehemann und reiste nach New York. Dort lernte sie Johann Most und
Alexander Berkman, ihren lebenslangen Freund und Begleiter, kennen.

Most verkOrperte anfangs ihr Ideal eines konsequenten Anarchisten, Idealisten und Kampfers. Er war
von Goldman begeistert und beschloss, eine grosse Rednerin aus ihr zu machen. Er Uberredete sie
zu ihrer ersten Vortragsreise im Jahr 1890, auf der sie in jiddisch vor osteuropaischen
Einwanderlnnen sprach.

Berkman kritisierte jedoch den verschwenderischen Lebensstii Mosts, wahrend viele ihrer
Genosslnnen in grosser Armut leben mussten.

Der endglltige Bruch mit Most erfolgte, als Goldman feststellte, dass Most, trotz seiner
anarchistischen Uberzeugung, den traditionellen Vorstellungen erlag:

"Ein Heim, Kinder, die Flirsorge und Aufmerksamkeit einer Frau, das war es, was er brauchte.”
Durch die Beziehung zu Most und Berkman, ihrer Arbeit im Blro der Zeitschrift “Freiheit” und der
Teilnahme an anarchistischen Treffen war Goldman nun ganz in politisch aktive Kreise eingebunden.
Sie hatte durch ihre Vortragsreisen und die Offentlichen Auftritte auf vielen Veranstaltungen
Erfahrungen als Rednerin gesammelt.

Sie zog sich mit Berkman nach Worcester zurtick, um Geld fir die RUlckreise nach Russland zu
verdienen, wo sie politische Arbeit flr die Revolution leisten wollten. Die Nachricht vom Streik der

21



Arbeiter im Homestead im Mai 1892 anderte jedoch ihre Plane.

In Homestead streikten die Arbeiter der Carnegie Steel Company flr hohere Lohne. Die Wut der
Arbeiter konzentrierte sich auf Henry Clay Frick, den Vorsitzenden der Carnegie Company, welcher
eine kompromisslose Haltung den Gewerkschaften gegenlber vertrat, jegliche Verhandlungen
ablehnte und alle Streikenden entliess.

Mit Goldmans Unterstlitzung entschied Berkman, die Streikenden durch gewaltsame Massnahmen
zu unterstltzen, indem sie den Werksleiter, Henry Clay Frick umbrachten. Berkman drang in Fricks
Blro ein und schoss dreimal auf ihn. Frick Uberlebte das Attentat und Berkman wurde wegen
versuchten Mordes uberfuhrt und verurteilt.

Die Behorden gingen davon aus, dass Goldman in die Planung dieses Anschlags involviert war, aber
Berkman und die anderen weigerten sich, gegen sie auszusagen. Somit wurde sie nicht angeklagt.
Ihre Versuche, Berkmans vorzeitige Entlassung zu erwirken, machten Emma Goldman bei den
Behorden sehr unbeliebt.

1893 begann sie weite Reisen zu unternehmen, oft finanziert von der IWW (Industrial Workers of the
World), auf denen sie Reden fir die Libertare Sozialistische Bewegung hielt.

Wegen "Anstiftung zum Aufruhr” wurde Goldman zu einem Jahr Haft im Roosvelt Island Gefangnis
verurteilt. Sie hatte Offentlich Arbeitslose dazu aufgefordert, nach Arbeit zu verlangen. Wenn ihnen
keine Arbeit gegeben wiurde, sollten sie nach Brot verlangen. Wenn sie weder Arbeit noch Brot
erhielten, sollten sie sich das Brot nehmen. lhre Verurteilung erfolgte trotz der Aussage von 12
Zeuglnnen zu ihren Gunsten. Wahrend ihres Jahres im Gefangnis entwickelte Goldman ein grosses
Interesse an der Krankenbetreuung.

Zurlck in New York, arbeitete sie als Krankenschwester und Hebamme. Die Arbeit in den armen
Gegenden New Yorks, das Leid, welches sie bei den Frauen erfuhr, die ungewollte Kinder zur Welt
bringen mussten, flr die sie nicht ausreichend sorgen konnten, die drastischen Mittel, die diese
Frauen anwandten, um ihre Schwangerschaft abzubrechen, lUberzeugten Goldman von der Last,
welche Kinderkriegen flur arme Frauen bedeutete und der Notwendigkeit, Frauen Moglichkeiten zur
Empfangnisverhitung zur Verflgung zu stellen - eine Position, die sie fortan in ihren Reden vertrat.

In den nachsten Jahren unternahm Emma ausgedehnte Agitationsreisen, die sie durch das ganze
Land fuhrten. Sie veranstaltete Massendemonstrationen, organisierte eine USA - Reise Kropotkins
und wurde durch ihre Auftritte eine Personlichkeit des Offentlichen Lebens der Vereinigten Staaten
mit weltweiten Kontakten innerhalb der anarchistischen Bewegung.

Mit anarchistischen Freundinnen traf sie Vorbereitungen, um eine eigene Zeitschrift herauszugeben.
Im Marz 1906 erschien die erste Ausgabe von "Mother Earth"”. Berkman, nach 14 Jahren Haft aus
dem Gefangnis entlassen, wurde einer der wichtigsten Mitarbeiter und Mitherausgeber der Zeitschrift.
Fir Emma bedeutete ,Mother Earth” nicht nur das lang ersehnte Forum fur die sozialen und
politischen Vorstellungen, sondern auch ein standiger Kampf um die Finanzierung des Vertriebes
sicher zu stellen.

Der Erfolg ihrer Vortragsreisen und das wachsende Publikum veranlassten sie, eine
Zusammenstellung von Aufsatzen auf der Basis ihrer Vortrage zu publizieren, die 1911 erschien.

Am 11. Februar 1916 wurde Emma Goldman wieder verhaftet, weil sie Informationsmaterial Uber
Geburtenkontrolle verteilte.

1917 wurde sie nochmals verhaftet und zu zwei Jahren verurteilt, weil sie Kampagnen gegen den
Kriegseintritt sowie zur Wehrdienstverweigerung organisierte. Im selben Jahr wurde der Postvertrieb
der Zeitschrift "Mother Earth"” verboten, so, dass ihre Veroffentlichung schliesslich ganz eingestellt
werden musste.

1919 wurde sie mit Berkman und anderen Anarchistinnen aus den USA ausgewiesen und nach
Russland deportiert. Emma Goldman kehrte enthusiastisch in das revolutionare Russland zurlick, mit
dem Geflhl, jetzt endlich die revolutionare Situation vorzufinden, von der sie so lange getraumt hatte.
Diese Hoffnungen wurden sehr schnell von Berichten Uber die Unterdrlickung durch die
Bolschewisten getrlibt. Die Inhaftierung russischer Anarchistinnen, die brutale Niederschlagung der
anarchistischen Machno-Bewegung in der Ukraine und die Errichtung einer neuen Blrokratie liessen
sie schnell zu der Uberzeugung kommen, dass das Zarenreich in Russland durch ein neues
Herrschaftssystem abgel0st wurde und mit ihrer Vision einer befreiten Gesellschaft nicht viel zu tun
hatte. Goldman und Berkman beschlossen nach zwei Jahren, Russland zu verlassen. Die

22



Erfahrungen, wie die Bolschewisten an die Macht gelangt waren, hatten sie ihre frihere
Uberzeugung, dass der Zweck die Mittel heiligt, Uberdenken lassen. Goldman akzeptierte Gewalt als
ein notwendiges Ubel im Prozess der sozialen Transformation. Die Erfahrungen in Russland machten
jedoch eine Differenzierung notwendig. Sie schrieb:

"Ich weiss, dass jeder grosse politische und soziale Wandel in der Vergangenheit Gewalt bedingte...
Es ist jedoch eine Sache, Gewalt im Kampf als Mittel zur Verteidigung anzuwenden. Es ist jedoch
eine ganz andere Sache, den Terrorismus zum Prinzip zu erheben, ihn zu institutionalisieren, ihm
den obersten Rang im sozialen Kampf zuzuweisen. Solcher Terrorismus gebiert Konterrevolution
und wird dabei selbst konterrevolution&r."

Diese Ansichten waren unter den Radikalen nicht beliebt, denn die meisten wollten immer noch
glauben, dass die russische Revolution ein Erfolg war.

Als Goldman 1921 nach England zu alten Freundinnen zog, war sie mit ihrer Verurteilung der
Bolschewisten in der Linken faktisch allein und ihre Vortrage wurden schwach besucht.

Im Jahre 1926 heiratete Goldman den Walisen James Colton, der ihr damit zur britischen
Staatsburgerschaft verhalf und sie von der drohenden Ausweisung rettete. Ihr wurde 1934 erlaubt,
fur eine Vortragsreihe wieder in die USA einzureisen, dies aber unter der Bedingung, dass sie sich
oOffentlicher politischer Diskussion enthielt.

Spater ging Goldman nach Spanien um dort die Anarchosyndikalistinnen in ihrem Kampf flr die
soziale Revolution zu unterstutzen. Auch dieser Kampf endete mit einer Enttdauschung durch den
Sieg Francos und die damit verbundene Niederschlagung der Republik.

Emma Goldman starb wahrend einer Vortragsreise am 14. Mai 1940 in Toronto, Kanada, im Alter
von 70 Jahren.

"

Militias im spanischen Biirgerkrieg

EMMA GOLDMANS POLITISCHE UND SOZIALE POSITIONEN
ANARCHISMUS

Goldman bezog sich in ihren theoretischen Ausfuhrungen in weiten Teilen auf Proudhon, Bakunin
und den kommunistischen Anarchismus Kropotkins. Dariiber hinaus wurde sie auch durch die Werke
Stirners, Nietzsches, Ibsens und Freuds Ausflhrungen zur Sexualitat beeinflusst.

Die Grundlage Goldmans anarchistischer Position bildet die Ablehnung von Staat, kapitalistischem
Wirtschaftssystem und Religion als unterdrlckerische Institutionen, die ihrem Ziel, grosstmogliche
menschliche Freiheit zu erlangen, entgegenstehen:

"Religion, die Herrschaft (ber den menschlichen Geist, Eigentum, die Herrschaft (ber die
menschliche Bediirfnisse, und Regierung, die Herrschaft (iber die menschliche Selbstbestimmung,
reprdsentieren die Festung menschlicher Versklavung und den ganzen damit verbundenen
Schrecken.”

In ihrer politischen Utopie wird der Einfluss von Kropotkin deutlich: Goldman teilt seine Einschatzung,
dass die Menschen von Natur aus soziale Wesen sind und erst durch die gesellschaftliche Institution
an der Entfaltung ihrer Solidaritat gehindert werden. Nach der Zerstorung dieser Institutionen
gehorchen die Menschen ihren "natiirlichen Gesetzen" und kdnnen ihr "natiirliches Streben" nach
sozialer Kooperation und gegenseitiger Hilfe hervorbringen. Ziel der befreiten Gesellschaft ist der
"mdéglichst freie Ausdruck aller versteckten Féhigkeiten und Individuen.*

23



FRAUENBEFREIUNG

Goldman war eine der Ersten, die
anarchistische Agitation mit
frauenspezifischen Themen verband und
innerhalb der anarchistischen Bewegung flr
die Befreiung der Frau kampfte. Oft vertrat
sie dabei Einstellungen, mit denen sie sich
auch in Opposition zu anarchistischen
Genosslnnen stellte.

An Goldmans Standpunkten zur
Frauenbefreiung wird ihre Verknlpfung von
anarchistischen mit feministischen

Positionen deutlich. Die Missstande, die sie
in Bezug auf die Frauenunterdrickung
anprangert, sieht sie nicht losgelOst von
gesamtgesellschaftlichen
Zusammenhdngen; Frauenunterdrlickung ist
fur sie ein Teil der Unterdrickung des
Volkes insgesamt, hat die gleiche Ursache
und kann daher nur im Kampf gegen das
burgerlich-kapitalistische System erfolgreich
uberwunden werden. Goldman gelangt zu
der Erkenntnis, dass der Kampf fur die
Verbesserung weiblicher
Lebensbedingungen gleichzeitig mit dem
Kampf flr eine Dbefreite Gesellschaft
stattfinden muss.

DIE EMANZIPATION DER FRAU

Wie viele andere anarchistischen Frauen lehnt Goldman die Herangehensweise der
Frauenbewegung ab, die eine Gleichstellung der Frauen innerhalb des kapitalistischen System
anstrebt, wahrend fur Anarchistinnen eben dieses System die Ursache flr die Unterdrlickung
darstellt. Dennoch will Goldman die Verbesserung der weiblichen Lebensbedingungen nicht als
"Nebenwiderspruch” wichtigeren politischen Kampfen untergeordnet wissen - die Befreiung der Frau
sieht sie als entscheidend flur den Erfolg der radikalen Bewegung an.

Wahre Emanzipation bedeutet flr sie die Befreiung insgesamt. Ihre Utopie schliesst also die
Befreiung der Manner mit ein, folglich sieht sie diese auch nicht prinzipiell als Gegner der
Frauenbefreiung, sondern als Verblindete im Kampf um eine befreite Gesellschaft.

Emma Goldman propagiert in ihren Emanzipationsvorstellungen starke, selbstbewusste Frauen, die
sich ihrer Fahigkeiten, aber auch ihres Korpers, ihrer Sexualitat bewusst sind und ihren personlichen
Lebensweg unabhangig von Dogmen und Konventionen selbst bestimmen.

FREIE LIEBE UND EHE

Goldmans Idealvorstellung fur das Zusammenleben von Mann und Frau basiert auf der Vorstellung
freier Liebe. Nur unter der Bedienung der Freiwilligkeit ist es Uberhaupt moglich, Liebesbeziehungen
zu leben. Fur Goldman beinhaltet das Modell der Freien Liebe vor allem die Befreiung von
gesellschaftlichen Moralvorstellungen. Die Ehe hingegen halt sie, flr eine Entfaltung der Liebe, als
ein vollig ungeeignetes Instrument.

"Die Ehe ist eine Institution, die den Staat und die Kirche mit einem ungeheuren Einkommen und den
Mitteln ausstattet, in den Bereich des Lebens neugierig einzudringen, den gewisse Leute lange als
ihre eigene, als ihre unbedingt eigene, hochheilige Sache betrachtet haben. Liebe ist jener liberaus
kraftvolle Einfluss auf zwischenmenschliche Beziehungen, der seit undenkbaren Zeiten allen

24



Gesetzen, die die Menschen formuliert haben, trotzten und die Gitter der kirchlichen und moralischen
Konvention durchbrach. Oft ist die Ehe ein rein wirtschaftliches Abkommen, das die Frau Zeit ihres
Lebens mit einer Lebensversicherung und den Mann mit einem schénen Spielzeug versieht oder ihm
seine Nachkommenschaft sichert. Das bedeutet, dass die Ehe, oder auch die dahingehende
Erziehung, die Frau, damit sie leben kann, zu einer Parasitin, zu einer abhéngigen und hilflosen
Dienerin formt, wdhrend sie den Mann mit einem Wertbrief, mit all seinen Rechten, (iber ein
Menschenleben versorgt.”

Die Ehe ist flir sie aber nicht nur ein Instrument der Unterdrlickung der Frau durch die Erzeugung
einer lebenslanger Abhangigkeit, sondern auch zur Verhinderung einer selbstbewussten und freien
Sexualitat. Emma Goldmans Kritik richtet sich ebenso gegen die festgeschriebenen Normen wie
auch gegen die lllusionen der jungen Frauen. Gerade die Arbeiterinnen erhofften sich durch die
Heirat die Erlosung von der Lohnarbeit. "Warum soll ich in die Gewerkschaft eintreten? Ich werde ja
doch heiraten und eine Familie griinden." Doch die Ehe bot nicht immer die erwlinschte materielle
Sicherheit, statt dessen aber absolute Abhangigkeit vom Mann.

PROSTITUTION

Die andere Seite der gesellschaftlichen Doppelmoral ist fur Goldman die Prostitution. Diese hat wie
die Ehe ihre Grlnde in der gesellschaftlichen Position der Frau:

“Nirgends wird die Frau eingeschétzt nach dem Wert ihrer Arbeit, sondern immer nur als
Sexualobjekt. Es ist daher beinahe unvermeidlich, dass sie fiir ihr Existenzrecht und das Recht, eine
bestimmte Stellung einzunehmen, mit ihrer Gunst bezahlt. Deshalb ist es nur eine Frage der
Nuancierung, ob sie sich nun einem Mann, innerhalb - oder ausserhalb der Ehe verkauft oder aber
vielen Ménnern." Prostitution wird nach Goldman also nicht durch die Unmoral einiger Frauen
verursacht, sondern ist eine Konsequenz aus der Stellung im Kapitalismus: "Die wirtschaftliche und
gesellschaftliche Benachteiligung der Frau trégt die Verantwortung fiir die Prostitution.” Sie sieht es
als nachgewiesen an, "dass unser Wirtschaftssystem den meisten Frauen gar keine andere Wahl
lasst als sich zu prostituieren.” Eine andere Ursache ist die gesellschaftliche Sexualmoral in Bezug
auf mannliche und weibliche Sexualitat: "Die Gesellschaft sieht die sexuelle Erfahrungen eines
Mannes als Bestandteil seiner allgemeinen Entwicklung, wéhrend &hnliche Erfahrungen im Leben
einer Frau als grésste Katastrophe angesehen werden. Diese doppelte Moral hat keinen geringeren
Einfluss auf das Entstehen und Weiterbestehen der Prostitution ausgelibt”.

Emmas Beurteilung der Lage der Prostituierten beruht teilweise auf eigener Anschauung. Im Jahr
1892 bewohnte sie fur mehrere Monate ein Zimmer in einem Bordell, freundete sich mit den
Madchen an und arbeitete fur sie als Schneiderin.

GEBURTENKONTROLLE

In Goldmans Kampf fiur die Rechte der Frauen hat deren Anspruch auf selbstbestimmte
Geburtenkontrolle eine grosse Bedeutung. lhre Erfahrung als Krankenpflegerin und Hebamme
bestarkte Goldman darin, dass der Kampf grundlegend flur die Frauenbefreiung ist. Sie formuliert ihr
Ziel "die Frauen von diesem furchtbaren Joch, die Knechtschaft durch erzwungene
Schwangerschaften, zu befreien.” Nur durch eine freie Entscheidung Uber die Zahl der Kinder erhalt
die Frau die Moglichkeit, frei Uber ihr Leben zu entscheiden. Ungewollte Schwangerschaften schaffen
nicht nur eine unmogliche Situation fur die nicht erwlinschten Kinder, sondern spielen auch eine
grosse Rolle in Bezug auf wirtschaftliche Not und weibliche Abhdngigkeit. Deshalb versuchte
Goldman nicht nur in ihren Vortragen, die Frauen von den Vorteilen der Geburtenkontrolle zu
Uberzeugen, sondern gab ihnen auch Informationen zu Verhitungsmethoden.

Quellen:

Goldman, Emma. Das tragische an der Emanzipation der Frau. 1911.

Goldman, Emma. Der Anarchismus und seine wirkliche Bedeutung. West-Berlin 1983.
Goldman, Emma. Autobiographie: Gelebtes Leben — Living My Life — 3 Bande.

Hatscher, Petra. Emma Goldman's Positionen zur Frauenfrage. SF Sondernummer 1988.
http://www.marxists.org/deutsch/referenz/goldman/19xx/xx/denke.htm

25



MUJERES LIBRES — ANARCHISTISCHE FRAUEN IN
REVOLUTION + WIDERSTAND

Wir wollen eine bewusste Weiblichkeit schaffen.*

Die Idee zur Organisation ,Mujeres Libres” entstand in dem kleinen Kreis der Herausgeberinnen der
gleichnamigen Zeitschrift.

Die Zeitschrift hatte sich schon in der Artikelserie ,Die Frauenfrage in unseren Kreisen® intensiv mit
der Frauenfrage und den Moglichkeiten der Emanzipation befasst. Ausgehend von der spezifischen
Situation der Frauen, erkannte Lucia Sanches Saormil (eine der Herausgeberinnen der Zeitschrift
~Mujeres Libres®) die Notwendigkeit einer eigenstandigen Frauenorganisation um den
Bewusstwerdungsprozess der Frauen anzuregen, aber auch um ihnen libertare Ideen naher zu
bringen. Die Situation der Frau war durch eine starke Unterdrickung durch Familie und Kirche
gepragt. Obwohl Anarchistinnen erklarte Gegnerinnen dieser repressiven Institutionen waren, (und
sind), fuhlten sich die Frauen zunachst nicht zum Anarchismus hingezogen. Die angegriffenen
Institutionen Kirche und Familie boten den Frauen zumindest ein soziales Netz, wadhrend die
anarchistischen Organisationen CNT und FAI keine Alternative boten.

T

Die erste Mujeres Libres Gruppe bildete sich 1936 in Madrid. Die Organisation breitete sich von
Madrid und Barcelona schnell Uber den grossten Teil des freien Spaniens aus.

Mujeres Libres griindeten sich als autonome Organisation mit anarchistischen und feministischen
Zielen. lhre Arbeit berlicksichtigte die besondere Situation der Frauen, auf die weder CNT noch FAI
eingingen. Die Organisationsform der Mujeres Libres war autonom und dezentral.

Bis zum Ende des Krieges gab es ca. 147 Mujeres Libres Gruppen mit etwa 20'000 Mitgliedern, die
Uber ein Uberregionales Kommunikationsnetz verfugten.

Auf ihrem ersten nationalen Kongress im August 1937 beschlossen Mujeres Libres, sich die Struktur
einer nationalen FOderation zu geben. Jede Gruppe agierte autonom, verpflichtete sich jedoch zur
Einhaltung der verabschiedeten Statuten und der Beschlisse der nationalen Kongresse.

Ihr wichtigstes Ziel war die Befreiung der Frau von ihrer dreifachen Versklavung durch Unwissenheit,
Okonomische Verhdltnisse und den Mann.

BILDUNG

Die kulturell-professionelle Befahigung der Frauen war ein zentrales Anliegen der Mujeres Libres. Zu
diesem Zweck erstellten die lokalen Gruppen ein umfangreiches Angebot an allgemein- +
berufsbildendem  Unterricht.  Grundlegender Bestandteil der Kampagne waren die
Alphabetisierungskurse, denn unter den Frauen war die Analphabetenquote sehr hoch. Daneben
boten die Mujeres Libres ein breit gefachertes Angebot an berufsbildenden Kursen.

Frauen wollten anderen Frauen helfen, sich selbst gegen politische, 6konomische und sexuelle
Unterdrlckung individuell und kollektiv zu wehren. Sie wollten erreichen, dass Frauen im Offentlichen
Leben aktive, selbstandig denkende und handelnde Personen werden.

26



ERZIEHUNG

Ein weiterer Ansatzpunkt der Veranderung menschlicher Beziehungen und damit der Gesellschaft
war fur die Mujeres Libres die Erziehung.

Die Erziehung dient nicht nur der Machterhaltung des Staates, sondern reproduziert auch
traditionelles Rollenverhalten von Mann und Frau, was wiederum der Herrschaftssicherung des
Mannes dient. All das sollte Erziehung fur die Mujeres Libres nicht sein; sie vertraten die Ansicht,
dass Erziehung Aufgabe der Gemeinschaft und der Eltern
sein musse. Sie forderten die Aufhebung der Trennung
zwischen Alltagsleben und Schule: die Erziehung sollte
global werden, indem standig eine Beziehung zur Realitat
der Schule, des Zuhause und der Strasse bestehen wirde.
Die Erziehung sollte fUr alle gleich und ohne Unterschied
der Geschlechter sein.

FRAUENARBEIT

Mujeres Libres forderten die Berufstatigkeit der Frau, da
sie in der Okonomischen Abhangigkeit die Ursache der
niedrigen sozialen Stellung und Machtlosigkeit der Frau
sahen. Sie widersprachen der, auch von Anarchisten
vertretenen These, dass die arbeitende Frau in Konkurrenz
zu den Mannern stehe und deren Lohne drlcke. Sie traten
fur das Recht der Frau auf Arbeit unter allen Umstanden
ein.

Die Organisierung der weiblichen Arbeitskraft war eine der
Hauptaufgaben, die sich Mujeres Libres gestellt hatten.
Themen wie die Problematik geschlechtsspezifischer
Arbeitsteilung, die Doppelbelastung berufstatiger Frauen,
die Definition von Hausarbeit als Arbeit behandelten
Mujeres Libres jedoch nur selten oder gar nicht.

HYGIENE UND SEXUALITAT

Ein wesentlicher Teil der Arbeit von Mujeres Libres war die Korperaufklarung und
Hygieneprogramme. Ein Monopol, dass bis dahin die Kirche inne hatte, die die Frauen naturlich in
Unwissenheit hielt. Die Uberwindung der Unkenntnis sollte den Frauen die Moglichkeit der
Selbstbestimmung Uber ihren Korper und damit Uber ihre Sexualitat geben.

Mit der Okonomischen und sozialen Unterdrlickung der Frau eng verknUpft ist, ihre sexuelle
Unterdrlickung. Eine vollstandige sexuelle Befreiung ist jedoch ohne eine radikale Veranderung der
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Ursachen nicht moglich. Eine klare Position zur Uberwindung
der alten Moralvorstellungen lasst sich bei Mujeres Libres aber nicht erkennen, das Ideal der freien
Liebe schien hauptsachlich fur Manner zu gelten. Auf deutliche Ablehnung stiess das Bild der Frau
als Mutter, als einzige Form der Verwirklichung und HOhepunkt des Lebens.

Als Basis fur die Emanzipation sahen Mujeres Libres die wirtschaftliche Unabhangigkeit der Frau,
wodurch sich auch die starre Geschlechterrollendifferenzierung in der spanischen Gesellschaft
verandern sollte. In Zusammenarbeit mit der CNT forderten Mujeres Libres daher Lehr- und
Ausbildungsprogramme in Fabriken. Sie starteten eine Kampagne zur Errichtung von kostenlosen
Kinderkrippen und Volksspeiseraumen und forderten ausserdem gleichen Lohn flr gleiche Arbeit.

Die praktischen Errungenschaften von Mujeres Libres waren im Vergleich zu den gesetzten Zielen
begrenzt und bruchstlickhaft, das Schicksal der Frauen lasst sich nicht von dem der spanischen
Revolution trennen. Auch die Mujeres Libres unterstltzten die Volksfront, gegen Ende des Krieges
rickten die Ansatze zur Frauenbewegung angesichts der drohenden Niederlage in den Hintergrund.
Mit dem Sieg des Faschismus 1939 fand auch das Kapitel Mujeres Libres sein vorlaufiges Ende.

27



MUJERES LIBRES IN DER FASCHISTISCHEN DIKTATUR FRANCOS

Wie alle auf der republikanischen Seite aktiv gewesenen Menschen, standen auch die Mitglieder der
Mujeres Libres nach Francos Sieg am 01.04.1939 vor dem Problem, einen sicheren Aufenthaltsort zu
finden.

Da uber das Schicksal der 20'000 Mitglieder der Mujeres Libres fast nichts bekannt ist, wird im
folgenden dargestellt, wie es den spanischen Antifaschistinnen erging. Viele Mitglieder der Mujeres
Libres werden dasselbe Schicksal erlitten haben.

REPRESSION

Nach dem franquistischen Sieg wurden alle Menschen, e
die auf der republikanischen Seite gekampft hatten,
offiziell zu Verbrecherlnnen erklart und eingesperrt.
Franco war ein gnadenlos repressiver Diktator und Ubte
gegenuber der Republikanerlnnen einen
sunkontrollierten Geist der Rache” aus.

Brutalitat seitens der Aufseherinnen, miserable
hygienische Verhadltnisse, masslose Uberbelegung der
Gefangnisse, Krankheiten, Seuchen und
Untererndhrung waren nur einige Seiten dieses
Rachefeldzuges. Hinzu kamen unzahlige Kindstote
durch Unterernahrung, verbale Ubergriffe, Folter und
Vergewaltigungen durch das Aufsichtspersonal und der
Geheimpolizei.

,Vergewaltigungen waren alltaglich. Der
Machtmissbrauch der Médnner gegeniiber Frauen nahm
unter diesen Umstédnden dramatische Proportionen an.
Die sogenannten ,Roten" waren weniger als Nichts
Wert flr die faschistischen Machos.

Die Vergewaltigung von weiblichen Gefangenen hatte
nichts mit sexueller Begierde zu tun; es war einzig und
allein ein Akt der Macht, der Demdutigung, des
Sadismus."

In den 1950er Jahren wurden viele Todesurteile in lange Haftstrafen umgewandelt, wahrscheinlich
auf Druck des Auslandes.

INNERE EMIGRATION

Ein grosser Teil der republikanischen Frauen blieb in Spanien, zog sich in die sogenannte Innere
Emigration zurlick und beugte sich, nach aussen hin, der franquistischen Diktatur. Auch fur diese
Frauen war das Leben nicht einfach; sie wurden von der Diktatur wieder in ihre traditionelle Rolle als
Hausfrau und Mutter gepresst, das Wahlrecht und viele andere Errungenschaften der Zweiten
Republik wurden ihnen wieder aberkannt. Ausserdem mussten sie standig mit der Angst leben, von
Franquistinnen erkannt und denunziert zu werden.

WIDERSTAND

Nach der republikanischen Niederlage organisierten vor allem kommunistische und anarchistische
Kampferlnnen den bewaffneten Widerstand gegen das Franco-Regime. Auch Frauen gingen in den
Widerstand, doch die Zahl der Frauen, die Repressionen dafiir erleiden mussten, war um vieles
grosser als die der tatsachlichen Kampferinnen - als Familienangehtrige von
Widerstandskampferinnen wurden sie festgenommen und fur 20 — 30 Jahre inhaftiert.

28



LAGER IN FRANKREICH

Nach der republikanischen Niederlage organisierten vor allem kommunistische und anarchistische
Kampferlnnen den bewaffneten Widerstand gegen das Franco-Regime. Auch Frauen gingen in den
Widerstand, doch die Zahl der Frauen, die Repressionen dafiir erleiden mussten, war um vieles
grosser als die der tatsachlichen Kampferinnen — als Familienangehorige von Widerstands-
kampferlnnen wurden sie festgenommen und fur 20-30 Jahre inhaftiert.

EXIL

Viele Frauen, denen die Flucht ins Ausland gelungen war, engagierten sich auch dort. Sei es im
dortigen antifaschistischen Widerstand, sei es im sozialen Bereich.

EXILZEITSCHRIFT

Ab 1964 erschien die Exilzeitschrift ,Mujeres Libres en exilio“. Sie wurde von ehemaligen Mitgliedern
der Mujeres Libres gegriindet. Es erschienen darin Artikel Uber Familie, Empfangnisverhitung,
Lsbewusste Mutterschaft”, Kindererziehung und Rezensionen Uber historisch-politische, padagogische
oder belletristische Literatur. Gedichte, aktuelle Meldungen Uber Repression in Spanien und
anderswo und Informationen Uber libertare Gruppen in aller Welt.

In welchem Rhythmus die Exilzeitschrift publiziert wurde und wie viele Ausgaben es gab, ist unklar.
Die Redaktion l0ste sich jedoch nicht gleich nach Francos Tod 1976 und dem Ende der Diktatur auf,
sondern publizierte ,Mujeres Libres” noch bis Anfang 1977.

NEUGRUNDUNG DER GRUPPE

1976 grlindeten Anarchistinnen in einigen Stadten Spaniens wieder Mujeres Libres-Gruppen.

Anders als die ,alten" Mujeres Libres war die neue Gruppe (jedenfalls die in Barcelona) keine reine
Frauengruppe, sondern nahm auch Manner auf. Dies begriindeten die Mitglieder damit, dass sie
offen seien fur alle, die sich mit dem ,Frauenproblem® beschaftigen mochten — also auch fur Manner.
Von Frauengruppen, die nicht nur keine Manner aufnahmen, sondern auch die Manner als
willentliche Unterdriicker hinstellten, distanzierten sie sich:

SWenn irgend jemand angegriffen werden muss, sind es die Ménner und Frauen, die sich der
Befreiung des Menschen widersetzen.

Wenn auch viele Manner die Rolle der Ausbeuter spielen und aus ihrer mannlichen Natur als Vater,
Ehemanner, Bruder, Polizisten und Besitzer der Frauen Vorteile ziehen, um ihre Wunsche
durchzusetzen, so fligen sich auch sehr viele Frauen in ihre Rolle der Unterdrlickung und
Abhangigkeit und tragen dadurch mit dazu bei, dass die patriarchalische und diktatorische Familie
aufrecht erhalten bleibt, wie man es in jeder Gesellschaft antreffen kann."

Im Mai 1977 brachte die Gruppe in Barcelona die erste Nummer von ,Mujeres Libres Barcelona, |l.
Epoche” heraus. Die vierte Ausgabe erschien 1978. Ob die Zeitschrift danach weitergeflihrt wurde,
und ob die Gruppe selbst noch weiter bestanden hat, ist unklar.

Quellen :

Bianchi, Vera. Feministinnen in der Revolution — Die Gruppe Mujeres Libres im Spanische Blrgerkrieg.
Behn, Sabine, Mommertz, Monika. Mujeres Libres — Anarchistische Frauen in Revolution und
Widerstand.

http://forfatter.net/knudtsen/artikler/bilder/mujereslibres.jpg
http://www.rimaweb.com.ar/imgmujs/mujlibres.jpg

http://www.usiait.it/spagna36/mujeres.htm
http://www.distriprometeo.com/catalog/images/anarcofeminismo.jpg

29


http://www.distriprometeo.com/catalog/images/anarcofeminismo.jpg
http://www.usiait.it/spagna36/mujeres.htm
http://www.rimaweb.com.ar/imgmujs/mujlibres.jpg
http://forfatter.net/knudtsen/artikler/bilder/mujereslibres.jpg

DER ANARCHAFEMINISMUS

Nach diesem historischen Rlckblick — der Vorstellung verschiedener Anarchistinnen, werden wir
euch nun neuere anarchafeministische Ansatze, Diskussionen und offene Fragen aufzeigen.

Hierzu vielleicht noch eine kurze Bemerkung: Dieser Teil der Broschire wird sich vorwiegend auf
Ansatze und Diskussionen aus den 80er Jahren stltzen. Leider konnten wir auch nach langer
Recherche keine neueren Texte finden. Die Textbasis fur diesen Teil beruht hauptsachlich auf
Artikeln, die im Schwarzen Faden erschienen sind. Dies wahrscheinlich, weil der Schwarze Faden
lange die einzige deutschsprachige Theoriezeitschrift aus dem anarchistischen Spektrum war. Leider
scheint uns, dass der anarchafeministische Diskurs spatestens seit Beginn des neuen Jahrtausends
(fast) abgebrochen ist. Vor allem in der (deutschsprachigen) Schweiz ist uns ein solcher Diskurs
weitgehend unbekannt. Wir lassen uns jedoch gerne eines besseren belehren ;)

KURZE UBERSICHT UBER DEN ANARCHAFEMINISMUS

Der Begriff Anarchafeminismus entstand aus us-amerikanischen, radikalfeministischen Diskussionen
und wurde in den 70er Jahren durch die Ubersetzung der Texte von Peggy Kornegger und Carol
Ehrlich in die BRD gebracht. Der Anarchafeminismus stltzt sich auf den kommunistischen
Anarchismus Kropotkins und den Radikalfeminismus. In der BRD fand der Diskurs in feministischen
Kreisen — im Gegensatz zu der anarchistischen Bewegung — anfanglich wenig Anklang.

Die von Kornegger und Ehrlich herausgegebene Grundsatzerkldrung stellt immer noch eine
Grundlage fur die anarchafeministische Theorie und Praxis dar. Hier die Hauptthesen:

Radikalfeministinnen sind naturliche Anarchistinnen.

Anarchismus und Feminismus entsprechen einander und sollen sich gegenseitig erganzen.
Der Anarchismus liefert dem Feminismus ein Revolutionskonzept und ein klares Verstandnis
von Hierarchie und Autoritat.

Der Feminismus erkennt die Beziehungen von diversen Unterdriickungen und erweitert den
Anarchismus durch die Einbeziehung anderer Unterdriickungsverhaltnisse.

Kornegger und Ehrlich betonen, dass nur der kommunistische Anarchismus Kropotkins mit ihren
feministischen Vorstellungen vereinbar sei, denn er ,nimmt die geistigen, emotionalen und
individuellen Aspekte der menschlichen Natur ernst, die auch fiir den Feminismus grundlegend sind."
Fur ihre Zeit wich Kornegger und Ehrlichs Feminismusbegriff erheblich von den verbreiteten
Vorstellungen ab, denn der Anarchafeminismus hatte den Anspruch ,Alle unterdriickten Menschen
miteinander zu vereinigen® und nicht nur gegen das Patriarchat, sondern gegen alle
Unterdrickungsmechanismen zu kampfen. Ziel ist also die Abschaffung jeglicher Herrschaft.
JFeminismus bedeutet nicht weibliche Macht in den Institutionen oder eine Frau als Présidentin. Es
bedeutet keine Macht von Institutionen und keine Présidenten.” (Diverse Matriarchatskonzeptionen
werden demzufolge abgelehnt.)

Als Grundlegend fir die Uberwindung der autoritaren Gesellschaft sehen sie die Abschaffung der
Kleinfamilie, welche durch andere Formen des Zusammenlebens ersetzt werden soll. Auch sehen sie
die Freie Liebe (wie bei Emma Goldman) als einen Schllssel zur Befreiung der Menschen. Die Mittel
des revolutionaren Kampfes sollen in Ubereinstimmung mit den Zielen stehen.

Eine anarchafeministische Organisierung halten Kornegger und Ehrlich flr wichtig, ihre Struktur
musse aber auf Freiwilligkeit beruhen, nicht hierarchisch sein und Entscheidungen durch Konsens
finden. Dazu gehoren die Aufgabenteilung und das Rotationsprinzip ebenso wie das Offenlegen
verinnerlichter Unterdrickungsmechanismen und die Ermutigung schlichterner Frauen, Aufgaben zu
Ubernehmen, um sich Kompetenzen anzueignen. Sie treten fir separate Frauenorganisationen ein,
widersprechen einer Zusammenarbeit mit gemischten Gruppen aber nicht.

Silke Lohschelder schreibt in ihrem Buch Anarchafeminismus — Auf den Spuren einer Utopie, dass
die mannerdominierte anarchistische Bewegung im Anarchafeminismus eine Maoglichkeit sah,
Feministinnen fur die Bewegung zu gewinnen. Feminismus wurde bald als genuin anarchistisch
begriffen. Kamann meint hierzu: ,Die anarchistische Diskussion um den Anarchafeminismus geriet

30



So zur arroganten méannlichen Spitze gegen den Separatismus der autonomen Frauenbewegung und
wurde in diesem Sinne (...) begeistert aufgegriffen.”

Auch viele Anarchistinnen distanzierten sich von der autonomen Frauenbewegung und betonten,
dass der Anarchismus schon von seinem Anspruch her die Kampfe der Frauen beinhalte und sie als
Anarchistinnen mit den Mannern gemeinsam fir eine befreite Gesellschaft kampfen mdussten.
Feministische Forderungen werden so als Teil eines Ubergeordneten Kampfes gesehen, fur den man
als Anarchistln automatisch einsteht und die Notwendigkeit, sich mit patriarchalem Verhalten in der
eigenen Bewegung auseinanderzusetzen, wird dadurch verneint.

Weiter schreibt Lohschelder, dass das Problem sexistischer Unterdriickung auch innerhalb der
Bewegung auf die persOnliche Haltung einiger Manner zu feministischen Forderungen reduziert und
den Mannern unterstellt wurde, dass sie sich in ihrer privilegierten Position quasi automatisch unwohl
flhlen mussten.

An diesen Diskussionen wird deutlich, dass die anarchistische Bewegung sich noch viel zu wenig mit
feministischen Diskussionen auseinander gesetzt hatte.

Ebenfalls kritisiert Lohschelder die Grundannahme Kornegger und Ehrlichs, dass Feministinnen
natUrliche Anarchistinnen seien. Sie betont, dass es vielen Radikalfeministinnen in erster Linie um
die Abschaffung sexistischer Strukturen geht, und dass der Radikalfeminismus auch die Grundlage
fur andere reaktionare Stromungen wie der Theorie der Geschlechterdifferenz und der ,Neuen
Mutterlichkeit" bildet. Sie schreibt: ,Hier — bei einer Betrachtung der gynozentrischen (d.h. differenz-)
feministischen Strémung, die biologistische Sichtweisen vertritt, patriarchale Geschlechter-
zuschreibungen lbernimmt, die Aufwertung typischer Frauenarbeit und Frauenbereiche propagiert,
sich mit der feministischen Spiritualitét eine neue (angeblich alte) Religionsform geschaffen hat und
Matriarchatstheorien vertritt, die sich mit dem Ziel nach Abschaffung aller Herrschaftsstrukturen
kaum vereinbaren lassen — wird der Unterschied zwischen feministischer und anarchistischer
Analyse besonders deutlich."

Quelle:
Lohschelder, Silke. Anarchafeminismus - Auf den Spuren einer Utopie. Minster 2000.

31



PEGGY KORNEGGER — ANARCHISMUS: DIE
FEMINISTISCHE VERBINDUNG

Vor elf Jahren, als ich noch in der Schule war, hatte ich das Wort “Anarchismus” noch nie gehdrt.
Das nachste was ich dartiber erfuhr, war, dass Anarchie "Chaos” bedeute. In den Geschichtsstunden
wurde uns gesagt, dass zwischen Sozialismus, Kommunismus und Faschismus kein Unterschied
bestehe.

Ich habe gelernt, den farblosen Einheitsbrei der traditionellen amerikanischen Politik zu schlucken.
Viele Brocken aus der Vergangenheit wurden von mir fern gehalten. Erst kirzlich habe ich entdeckt,
dass viele von meinen unverbundenen, politischen Impulsen und Neigungen ein gemeinsames
System haben. Das ist die anarchistische und willensfreie Tradition von Gedanken. Ich habe plotzlich
rot gesehen, nach vielen Jahren von Farbenblindheit. Emma Goldman stattete mich dann mit der
ersten Definition des Anarchismus aus.

Bald machte ich mentale Verbindungen zwischen Anarchismus und radikalem Feminismus. Es wurde
flr mich sehr wichtig, meine Wahrnehmung dieses Gebietes aufzuschreiben. Dies nutzte ich als
einen Weg der Kommunikation mit anderen, der sich Uber meine Freude, die ich durch den
Anarchafeminismus fihlte, ausbreitete. Es scheint mir dusserst wichtig, dass wir unsere Sicht
miteinander teilen, um Barrieren von Missverstandnissen zu brechen. Obwohl ich mich selbst als
Anarchafeministin bezeichne, kann die Definition auch Sozialismus, Kommunismus, kulturellen
Feminismus, lesbischen Separatismus und Dutzende andere politische Kennzeichnungen beinhalten.
Wie Su Negrin einmal geschrieben hat: “Kein politischer Schirm kann all meine Bedlirfnisse decken.”
Vielleicht haben wir mehr Gemeinsamkeiten, als wir denken. Ich sehe weder mein Leben noch meine
Gedanken abgetrennt von denen anderer Frauen. In Wirklichkeit ist es eine meiner starksten
Uberzeugungen betreffend der feministischen Bewegung, dass wir eine unglaubliche Gemeinsamkeit
von Visionen haben. Meine eigene Beteiligung an dieser Vision besteht nicht aus einer Definition
oder steifen Antworten. Stattdessen mochte ich Moglichkeiten und veranderbare Verbindungen
offerieren.

WAS BEDEUTET ANARCHISMUS WIRKLICH?

Der Anarchismus wurde flr sehr lange Zeit falsch interpretiert. Zu Beginn ist es deshalb das
Wichtigste klarzustellen, was er ist und was er nicht ist. Vielleicht der haufigste Stereotyp des
Anarchismus ist ein boOsartiger Mann oder eine Frau, welche eine Bombe in ihrem schwarzen
Umhang tragt, und bereit ist, alles zu zerstoren. Dieses Bild erzeugt Angst und Abscheu.
Konsequenter Anarchismus wird deshalb als hasslich, gewaltbereit und extrem verabscheut. Eine
weitere falsche Auffassung ist, dass Anarchistinnen als traumerische Idealistinnen dargestellt
werden, welche vollig utopisch denken und jeglichen Bezug zur Realitat verloren haben. Das
Resultat: der Anarchismus ist einmal mehr falsch verstanden worden, namlich als unmoglicher
Traum.

Keines dieser Bilder ist korrekt. Es gibt verschieden Arten von Anarchistinnen und Anarchisten. Ich
mochte hier Uber kommunistischen Anarchismus sprechen, welchen ich als praktisch identisch mit
dem freien Sozialismus sehe. Bezeichnungen koOnnen sehr verwirrend sein, also hoffe ich, diese
Bezeichnung verdeutlichen zu kdnnen. Ich werde den Anarchismus definieren, indem ich seine drei
wichtigsten Prinzipien gebrauche:

1. Glaube an die Abschaffung der Autoritét, Hierarchie und der Regierung.

Anarchisten rufen zur Auflosung der Macht von Menschen Uber Menschen und vom Staat Uber die
Gemeinschaft auf, wobei viele Sozialisten flr eine Regierung der Arbeitsklassen aufrufen. Der
einzige Weg um die Anarchie zu erreichen, geht Uber die Bildung von Kooperativen in antiautoritarer
Form.

2. Glaube an beides, Individualitat und Kollektiven.

Individualitat ist nicht unvereinbar mit dem kommunistischen Gedanken. Ein Unterschied muss aber
trotzdem gemacht werden, namlich zwischen ,stabilem Individualismus™, welcher den Wettkampf und

32



eine Vernachlassigung der Bedlrfnisse von anderen fordert, und dem richtigen Individualismus,
welcher die Freiheit ohne Verletzung der Freiheit anderer fordert. Speziell in sozialen und politischen
Organisationen sollte man eine Balance zwischen individueller Initiative und kollektivem Einfluss
finden. Dies soll erreicht werden durch die Schaffung von Strukturen, welche die Mitbestimmung von
allen einer Gruppe ermdglicht. Schlussendlich bedeutet dies, dass eine erfolgreiche Revolution
individuelle und kollektive Arbeit beinhaltet, um eine direkte Kontrolle Uber die eigene Gesellschaft
und Uber das eigene Leben zu erhalten.

3. Glaube an beides, Spontaneitéat und Organisation.

Anarchisten wurden lange beschuldigt, Beflirworter des Chaos und zu sein. Die meisten Leute
glauben, dass Anarchismus ein Synonym flir Unordnung und Gewalt ist. Dies ist eine absolut falsche
Auffassung. Denn Anarchisten verweigern nicht die Notwendigkeit von Organisationen, sie sagen
nur, dass diese Organisationen von unten kommen mussen.

ANARCHISMUS UND DIE FEMINISTISCHE BEWEGUNG

Die momentane feministische Bewegung und die Analyse
des radikalen Feminismus in der Gesellschaft haben viel
zum Gedanken der Willensfreiheit beigetragen. In
Wirklichkeit ist es nach meiner Behauptung so, dass
Feministinnen unbewusste Anarchistinnen sind. Wir mussen
uns nun bewusst werden Uber die Verbindung zwischen
Anarchismus und Feminismus, um diesen Rahmen flr
unsere Gedanken und Aktivitaten zu ndtzen. Wir mussen
fahig sein, ganz klar zu sehen, wo wir hin wollen und wie wir
dort hinkommen. Wir mussen realisieren, dass wir keine
Veranderung sondern eine Transformation wollen. Die
radikale feministische Perspektive ist praktisch purer
Anarchismus.

Die traditionelle mannliche Politik vermindert Menschen zu
Objekten, welche dann von ihnen dominiert und manipuliert
werden kdnnen, um sehr abstrakte ,Ziele™ zu erreichen. Auf
der anderen Seite versuchen Frauen in allen Bereichen ein
Bewusstsein flr Andere zu schaffen. Zusammen versuchen
wir, unser Einfuhlungsvermdgen zu vergrOssern, andere
Lebewesen zu verstehen und uns mit den Leuten um uns
herum zu identifizieren, anstatt sie als Objekte zu sehen.

Ich glaube, dass Frauen Ofters als intuitive Anarchistinnen sprechen und reagieren. Dadurch, dass
wir mit und in einer autoritaren Gesellschaft leben, werden wir oft davon abgehalten die wichtige
Verbindung zwischen Feminismus und Anarchismus zu machen. Wenn wir sagen, dass wir gegen
das Patriarchat kampfen, ist es nicht fur alle klar, dass wir sagen: Wir kampfen gegen jede
Hierarchie, jede Fuhrerschaft, jede Regierung und jede Autoritat. Unsere Anreize zu kollektiver Arbeit
und kleinen, flhrerlosen Gruppen sind anarchistisch, aber in den meisten Fallen nennen wir sie nicht
beim Namen. Dies ist wichtig, da das Verstandnis des Feminismus als Anarchismus Frauen von
ihrem reformistischen Gedankengut wegbringt und zu Revolutionarinnen macht.

Wenn wir das Patriarchat stlirzen wollen, mussen wir Uber den Anarchismus sprechen, und zwar so,
dass wir wissen was wirklich damit gemeint ist. Der Feminismus hat nicht das Ziel, Frauen an die
Macht zu bringen. Er will, dass niemand an die Macht kommt. Genauso ist die Uberwindung des
Sexismus gleichbedeutend mit der Uberwindung jeglicher Hierarchie. Und dies bedeutet schliesslich
eine anarchafeministische Revolution.

Als sich die zweite Welle des Feminismus in den spaten 60er Jahren ausbreitete, bekamen viele
feministische Gruppen das Bewusstsein der freien Willensausserung. Wir lernten von einander, dass
Politik nicht ,da draussen" ist, sondern in unseren eigenen Kdpfen und Kdérpern und zwischen den
Individuen. )

Die Struktur von feministischen Gruppen zeigt eine auffallige Ahnlichkeit zu jener der anarchistischen
Gruppen der anarcho-syndikalistischen Union in Spanien, Frankreich und vielen anderen Landern.

33



Dennoch haben wir uns nicht Anarchistinnen genannt. Aber der Anarchismus, als ein undefiniertes
Ideal, existiert in unserem Kopf.

Der intuitive Anarchismus der Frauen, ware im Kampf der freien Willensausserung ein unglaublich
grosser Schritt vorwarts gewesen, wenn er klarer gewesen ware. Die radikale feministische Theorie
besagt, dass Feminismus die ultimative Revolution sei. Dies ist wahr, aber nur wenn wir unsere
anarchistischen Wurzeln anerkennen. Wenn wir die Verbindung von Feminismus und Anarchismus
nicht sehen, werden wir scheitern.

Einmal mehr denke ich, dass, was fehlt, eine ausformulierte anarchistische Analyse ist. Organisation
muss nicht Spontaneitat unterdrlicken oder hierarchischen Strukturen folgen.

Die aufkommende Struktur der feministischen Bewegung in den letzten Jahren ist generell den
anarchistischen Strukturen gefolgt. Feminismus ist ein Monster mit vielen Kopfen und kann deshalb
nicht durch eine einzelne Enthauptung zerstort werden. Wir verteilen uns und wachsen in viele
Richtungen, welche flr eine hierarchische Mentalitat unverstandlich sind.

Es ist aber nicht so, dass wir die grosse Macht des Feindes unterschatzen wirden. ,Feministischer"
Kapitalismus ist ein Widerspruch in sich selbst. Was wir fordern ist nichts mehr als eine totale
Revolution. Eine Revolution, welche Formen der Zukunft erfindet, ohne Ungerechtigkeit, Dominanz
oder Respektlosigkeit und fur individuelle Verschiedenheiten. Und diese feministisch-anarchistische
Revolution wollen wir sehr bald. Ich glaube daran, dass die Frauen wissen, wie man in die Richtung
der freien Willensausserung geht. Wir missen nur von den bestehenden mannlichen politischen
Formen loskommen, und uns auf unsere anarchistisch-feministische Analyse fokussieren.

Quelle:
Kornegger, Peggy. Anarchism: The Feminist Connection. 1975.
(Dieser Abschnitt ist eine Ubersetzung des ersten Teils des genannten Textes.)

EINIGE ANSATZE AUS DEN S80ER JAHREN

Der Schwarze Faden hat zwei Sondernummern zum Feminismus herausgegeben. Ich stelle euch
nun drei Texte vor, welche in der Ausgabe des Jahres 1988 erschienen sind. An diesen drei Texten
lasst sich gut aufzeigen, an welchem Punkt die Diskussion Uber den Anarchafeminismus bis dahin
angelangt war / ist und wo offene Fragen und Widerspriche bestehen.

L. SUSAN BROWN: WARUM ANARCHAFEMINISMUS?

Susan Brown stellt in ihrem Text die Behauptung auf, dass Feminismus an sich zum Anarchismus
dazugehoOre, wahrend dies umgekehrt nicht unbedingt der Fall sei. Der Anarchismus fordere die
Abschaffung jeder Herrschaft, auch des Sexismus. Der Anarchafeminismus kritisiere daher — im
Unterschied zu anderen Feminismen - alle Herrschaftsbeziehungen. Zur Veranschaulichung
vergleicht Brown den Anarchafeminismus mit dem marxistischen und dem radikalen Feminismus.
Der marxistische Feminismus geht davon aus, dass die Unterdriickung der Frau vom Klassenkonflikt
abhangig ist, woraus folgt, dass der Sexismus einen Nebenwiderspruch darstellt. Den
Hauptwiderspruch stellt der Kapitalismus dar; erst durch dessen Uberwindung kann der
Nebenwiderspruch — die Unterdriickung der Frau — aufgelOst werden. Brown bemerkt hier, dass sich
die Marx'schen Begriffe nicht auf die weibliche Hausarbeit Ubertragen lassen und dass der
marxistische Feminismus Macht- und Herrschaftsbeziehungen nicht an sich kritisiere. Sie flgt an,
dass Carol Ehrlich dazu meint: ,Die Zerstérung des menschlichen Rechts auf sexuellen Genuss und
des Frauenrechts auf Selbstkontrolle - durch Beschneidung, Abtreibungsverbot etc. - ist nackte
physische und psychische Gewalt und Herrschaft. Der marxistische Feminismus befasst sich nicht
mit diesen Aspekten.”

Der radikale Feminismus hingegen ist dem Anarchismus in vielen Aspekten ahnlich. In ihm agieren
ebenfalls kleine, dezentrale Gruppen, welche durch Konsensbeschlisse handeln. Auch besteht eine
Einheit von Mittel und Ziel. Brown bemerkt, dass jedoch Teile dieser Stromung sich nur auf das
Patriarchat als Wurzel aller Herrschaft konzentrieren, und / oder eine Errichtung des Matriarchats
fordern.

34


http://www.arachnia.ch/etomite/Joomla/media/pdf/Texte/Anarchafeminismus/Peggy_Kornegger_-_Anarchism_the_Feminist_connection.pdf

FRIEDERIKE KAMANN: ANARCHAFEMINISMUS, ANARCHISMUS UND FEMINISMUS

Friederike Kamann fragt im ersten Teil ihres Aufsatzes nach dem aktuellen Stand des
Anarchafeminismus: Am Internationalen Anarchistischen Kongress in Venedig 1984 standen die
Rednerinnen unter enormem Druck, sich am Anfang ihrer Beitrage vom separatistischen Feminismus
zu distanzieren, aus Angst nicht angehort zu werden. Vielen Separatistinnen drohte zu dieser Zeit
von madnnlicher Seite der Spaltungsvorwurf. Die Beitrage enthielten rein theoretische Ausformungen
des Ansatzes. Der Anarchafeminismus krankte an einer ausgepragten Praxisferne. Kamann meint
daher, dass der Anarchismus vom Feminismus immer neu befragt werden muss, ob er die
gesellschaftliche Realitat von Frauen nicht nur plakativ, sondern auch praktisch miteinbezieht.
Im zweiten Teil ihres Aufsatzes kritisiert Kamann den Anarchismus als Mannerbewegung. Der
Anarchismus ist ihrer Meinung nach eine Utopie einer nicht-hierarchischen Gesellschaft von
Gleichen. Die Rollen der Frauen und Manner werden nicht biologistisch gesehen, sondern als soziale
Rollen im Herrschaftsgefuge und sind somit veranderbar. Der Anarchismus fordert die ,Freie Liebe*
und die Atomisierung und soziale Isolierung durch Kleinhaushalte gelte es zu durchbrechen. Das
Thema ,Frauen” sei aber dennoch ein Randthema im Anarchismus. Theoretisch werden Frauen zwar
uberall miteinbezogen, explizit werden sie jedoch nur in Zusammenhang mit Themen wie Familie,
Ehe, Reproduktion — also traditionell weiblichen Bereichen — erwahnt. Viele Anarchisten trennen trotz
Lippenbekenntnissen zur Befreiung der Frau, nach wie vor zwischen oOffentlich und privat und
behaupten die Sphare der Politik flr sich. Zudem wurden Frauenforderungen instrumentalisiert um
neue Leute zu rekrutieren.
Im dritten Teil ihres Aufsatzes schreibt Kamann Uber den Feminismus. Sie selbst bezeichnet sich als
radikale Feministin und kritisiert Reformversuche.
Der Radikalfeminismus habe eine ausgepragte Analyse des Sexismus als das Gewaltverhadltnis, das
die patriarchale Gesellschaft pragt, zu bieten. Frauen stehen unter diesem Gewaltmonopol. Manner
hingegen konnen zwar wahlen, ob sie die Rolle des Herrschenden einnehmen oder nicht,
patriarchalische Gewalt sei jedoch nicht allein eine Willensfrage. Sie sei verankert in Denkstrukturen,
Sprache und Mannerphantasien.
Sexismus bedeutet das Festmachen gesellschaftlicher Hierarchien am Geschlecht und in der
Konsequenz die Verstimmelung der Sexualitat, mannlicher, wie vor allem weiblicher. Fur die Frau
bedeute dies:

Enteignung der Gebarfahigkeit (durch Abtreibung(sverbot), Verhutung, Gynakologie als

mannliche Domane und Gentech)

Enteignung der sexuellen Lust (durch Vergewaltigung, Pornographie und sexistische

Werbung)

Die Lage beider Geschlechter unterscheide sich darin, dass Manner (ausgenommen Homosexuelle)
zur Erlangung eines sozialen Status nicht ihre Sexualitat unterdrlicken mussen.

Als positive Selbstverwirklichungsmoglichkeit mussen Frauen ihre Sexualitat wieder zurlickerobern.
Tagtaglich konfrontiert mit subtiler Gewaltandrohung — sei es der nachtliche Spaziergang ohne
Begleitung — entwickeln Frauen jedoch Vermeidungsstrategien, was eine Verwirklichung lahm legt.
Kamann meint, es gebe nur Rollenstereotypen, aus denen frau sich aussuchen kdonne, auf was sie
sich gunstigsten Falls reduzieren wolle.

35



Fraher im Aufsatz kritisiert sie den Biologismus und fragt: ,Kénnen wir berhaupt eine Weiblichkeit
definieren, die nicht von patriarchalischen Antagonismen wie Natur — Kultur abgeleitet ist und
deshalb immer ein reduziertes Pendant zum Mé&nnlichen bleibt?*

Abschliessend meint sie, die Sexismus-Analyse sei die wichtigste notwendige Erweiterung, die der
Anarchismus vom Feminismus aufnehmen muisse. Die Situation kbnne nur von den konkret
Betroffenen konkret verandert werden. Deshalb musse der Feminismus eine autonome,
kampferische Bewegung von Frauen bleiben.

ARIANE GRANSAC: DER ANARCHAFEMINISMUS UND DIE GEMEINSCHAFTSKUCHE
KROPOTKINS

Ariane Gransac stellt in ihnrem Aufsatz die Frage ,Welche Ziele und Mittel vertritt der Feminismus und
wie will er diese in der Tat umsetzen und damit zur Befreiung der Frau gelangen?“ Ihrer Meinung
nach kann die Forderung nach sexueller Gleichheit der Geschlechter nur durch die gemeinsame
Entscheidung beider Geschlechter realisiert werden. Die Tatsache, dass die Frauen diskriminiert
werden, ist unzuldssig und daher mussen die Mechanismen dieser Unterdriickung aufgedeckt
werden.

Die feministischen Stromungen suchen nach dem Ursprung der Ungleichheit um sich gegen die
These aufzulehnen, die Menschheit ware schon immer im Kontext sexueller Ungleichheit organisiert
gewesen. Einige Stromungen wollen auch nachweisen, dass die Korper beider Geschlechter gleich
sind. Gransac fragt sich aber ,Ist es als Berechtigung des Kampfes fiir eine egalitdre Gesellschaft
nicht ausreichend, ein soziales System, das auf ,angenommen, natiirlichen® Ungleichheiten beruht,
beenden zu wollen? Was ist der wahre Sinn hinter der angeblichen Notwendigkeit ,wissenschaftlich®
beweisen zu miissen, dass der Anspruch der Gleichheit gefordert werden kann?*

Die feministische Bewegung hat ihrer Meinung nach weder in einem antikapitalistischen Rahmen
begonnen, noch sich in ihm entwickelt. Die Forderungen blieben innerhalb des Systems. Erst im
Verlauf haben revolutionaren Ideologien die Gleichheit aus einem antikapitalistischen Blickwinkel
analysiert. Nach Gransac wird die Forderung nach Gleichheit erst im Rahmen eines gemeinsamen
Kampfes fur die Gleichheit Aller revolutionar.

Abschliessend meint Gransac: ,/ch weiss nicht, ob uns ein Anarchafeminismus ntitzlich sein kann,
genauso wenig, wie ich weiss, ob eine reine Frauenorganisation wirkungsvoller wére... Aber es ist
absurd zu trennen, um sich spéter wieder zu vereinigen. Das Problem bleibt, wie wir kdmpfen
sollen.”

OFFENE FRAGEN

Aus dem Vergleich der drei vorgestellten Texte bleiben Fragen offen:

- Sind die Differenzen zwischen Frauen und Manner natlrlich? Spielt das eine Rolle?
Hier ist zu Bemerken, dass in einem jungen, sehr bekannten FAQ (Frequently Asked
Questions) zum Anarchismus, welches Uber 2000 Seiten umfasst - der Beschreibung des
Anarchafeminismus sind nur 1,5 Seiten (sic!) gewidmet - gleich im ersten Satz des
entsprechenden Abschnitts die Behauptung aufgestellt wird, dass Frauen und Manner
grundverschieden seien, dies jedoch kein Grund fur eine Ungleichberechtigung sei.
Soll der politische Kampf fur die Befreiung der Frau ein gemeinsamer, gemischter sein? Oder
soll er eine reine Frauenbewegung bleiben?
Wie soll dieser Kampf aussehen?
Wie kOnnen Feministische Forderungen in den mannerdominierten Anarchismus integriert
werden?
Soll sich der Anarchafeminismus am Radikalfeminismus orientieren?
Brauchen wir Uberhaupt einen Anarchafeminismus?

Quellen:

Brown, L. Susan. Warum Anarcha-Feminismus? SF Sondernr. 1988.

Gransac, Ariane. Der Anarchafeminismus und die Gemeinschaftskliche Kropotkins. SF Sondernr. 1988.
Kamann, Friederike. Anarchafeminismus, Anarchismus und Feminismus. SF Sondernr. 1988.

36



JANET BIEHL

Janet Biehl (* 1953) ist eine anarchistische Theoretikerin der
Sozialbkologie. Mit dem Besuch des Institute for Social Ecology
1986 begann die Zusammenarbeit mit Murray Bookchin. Von
1987 bis 2000 publizierten sie Green Perspectives, welches
spater in Left Green Perspectives umbenannt wurde, eine
Zeitung flr die sozialokologische Bewegung. Sie schrieb viele
Blcher und Artikel, welche die Ideen des libertaren
Kommunalismus, der Sozialbkologie und des Okofeminismus
verfolgten. Ihr Buch The Politics of Social Ecology fasste
Bookchin's Ideen der face-to-face-Demokratie zusammen.
2001 zog sie sich aus der aktuellen Politik zurlick, um sich
starker um den gealterten Murray Bookchin zu kimmern, der
2006 starb.

JANET BIEHL- DER SOZIALE OKOFEMINISMUS

(OKO-) FEMINISMUSKRITIK

Zu Beginn geht Biehl auf die Entwicklung des Sozialen Okofeminismus ein, welcher um 1974 am
Institute for Social Ecology in Vermont entstand. Im Okofeminismus liess sich die soziale Okologie,
Anarchismus und libertarer Sozialismus mit Feminismus verbinden und somit umfasste der
Okofeminismus mehr als das damals traditionelle ,Linke". Allerdings wurde dieses Potential nicht
umgesetzt, weil sich der Okofeminismus im Laufe der Zeit selbst eingeschrankt hat, indem er sich nur
noch auf die Frau und Natur konzentrierte und sich nicht mehr ernsthaft mit dem Kapitalismus und
dem Nationalstaat auseinander gesetzt hat. Dazu flihrt Biehl drei Entwicklungen des Okofeminismus
auf;

1. ,Frau und Natur" als die ,,Anderen"

Laut dem einflussreichen Artikel von Sherry Ortner ,Verhélt sich das Weibliche zum Ménnlichen, wie
die Natur zur Kultur?“ist es ein kulturelles Allgemeingut, dass den Frauen eine engere Beziehung zur
Natur zugesprochen wird als den Mannern. Doch wenn sich die Frau mit der Natur gleichsetzt,
~entmenschlicht" sie sich zugleich, denn der Unterschied zwischen Tier und Mensch ist, dass die
Menschen kulturelle Wesen sind. Zudem setzt sich die Frau auch ausser Geschichte und Kultur, an
denen sie ebenfalls ihren Anteil hat.

2. ,Mannliche" und ,weibliche Natur" — die Parallelisierung von Frauen- und Naturunterdriickung

Im Kulturellen Feminismus bleiben Frauen und Natur das ,Andere", nur dass diese ,Andersartigkeit"
eine kulturelle Form annimmt. Nebst dem biologischen Unterschied zwischen Mannern und Frauen
ordnen kulturelle Feministinnen den zwei Geschlechtern auch unterschiedliche Werte und
Wesensmerkmale zu, wobei die Merkmale der Frauen Uber jene der Manner gestellt werden sollen.
Der Umstand, dass der Frau zudem noch eine Rolle als Gottin zugepriesen wird, tragt nicht viel dazu
bei, dass sich die Ursachen der sozialen Differenzen zwischen Mannern und Frauen feststellen
lassen.

3. Frau = Natur als Strategie

Hier wird die Definition von ,Frau = Natur" zu strategischen Zwecken genutzt, egal ob es sich sozial
oder biologisch herleitet. Doch wenn Frauen aus den kulturellen Definitionen ausbrechen wollen, so
ist auch diese Definition verwerflich, denn es ist doch moglich, dass sich die Frauen ohne diese Last
von ,Frau = Natur" befreien kdnnen.

Biehl legt den Okofeministinnen daher nahe, mystische Zusammenhadnge zwischen Frauen und Natur
abzulegen und an das Beziehungsgeflecht zwischen Frauen und dem sozialem Geflige wie den

37



Mannern heranzugehen.
Dazu soll der Okofeminismus laut Biehl auf dem radikalen Feminismus aufbauen.

RADIKALER FEMINISMUS

Der Radikale Feminismus entwickelte eine konkrete feministische Analyse. Es wurde versucht, alle
sozialen Strukturen und Institutionen abzuschaffen, welche die Frauen daran hindern, sich voll zu
entfalten. Wenn der Okofeminismus nun auf diesem aufbaut, hat er die Mdoglichkeit, sich zu
konkretisieren und kann sich mit dem Geflecht der Herrschaft befassen.

DIE MANNER

Ein grundlegendes und allgegenwartiges Problem der Feministischen Bewegung ist, dass die ganze
Gesellschaft befreit werden muss, damit die Frauen frei sein kOnnen. Daher muss sich der
Okofeminismus auch mit der Frage der Manner beschaftigen, welche ja nun mal einen Teil der
Gesellschaft darstellen.

Radikale Feministinnen entwickeln die These, dass die Unterdrickung der Frau, nebst der dltesten,
auch die urspriinglichste Form der Herrschaft ist. Deswegen sind sie der Ansicht, dass, wenn der
Sexismus erst einmal abgeschafft ist, samtliche Herrschaftssysteme ebenfalls aufhOren zu existieren,
sprich, damit auch der Kapitalismus zu Grunde geht. Denn die Befreiung der Frauen verspricht auch
die Emanzipation der Manner, welche ebenfalls an ihre Geschlechterrollen gebunden sind und z.
Bsp. ihre Emotionen nicht zeigen konnen und schliesslich unterdricken sich Manner auch
gegenseitig.

Wird nun der Standpunkt vertreten, dass die Herrschaft Uber Frauen der ,Prototyp™ aller
Herrschaften ist, so wird einem das Problem deutlich vor Augen geflhrt, weshalb sich der
Feminismus selbst eingrenzt. Mit diesem Standpunkt brauchen sich die Frauen nicht primar mit dem
Kapitalismus und Nationalismus zu beschaftigen, denn diese stellen nur Auswichse der
Geschlechterhierarchie dar.

Allerdings lasst sich zum einen nicht einmal konkret sagen, ob die Unterdrickung der Frau auch
wirklich die urspriinglichste Form aller Herrschaftssysteme ist und zum anderen unterdriicken sich
Manner gegenseitig auch nicht zum Zweck, Frauen beherrschen zu konnen. Manner bilden kein
einheitliches Ganzes, sondern auch unter ihnen gibt es Hierarchien, wie z. Bsp. im militarischen
Bereich.

Deswegen soll der Okofeminismus wieder zu einer antikapitalistischen und antistaatlichen Position
finden, sonst kann er nicht wirklich die Ursachen der mannlichen Vorherrschaft bekampfen.
Gleichzeitig kann auch keine sozialistische oder anarchistische Theorie wahrhaft links sein, ohne
Sexismus zu bekdampfen und feministische Ziele zu unterstitzen. Daher ist die Integration des
Feminismus in die linke Politik flr beide — Feminismus und linke Theorie und Bewegung — absolut
zwingend.

BIOLOGIE UND GESELLSCHAFT

Beim sozialen Okofeminismus werden die biologischen Geschlechterdifferenzen anerkannt,
besonders die offensichtlichen. Unter mannlicher Herrschaft gerieten diese jedoch zum Nachteil der
Frauen. Viele sind noch so in ihren Geschlechterrollen eingepfercht, dass ihnen erst alle
MGoglichkeiten, um sich voll entfalten zu konnen, aufgezeigt werden missen.

Der soziale Okofeminismus fordert die reproduktive Freiheit aller Frauen, die Freiheit der Abtreibung
eingeschlossen, doch dies hangt auch vom Gesellschaftsgefiige ab, da es die Frauen in ihren
Freiheiten einschrankt, wobei zu bemerken ist, dass der soziale Okofeminismus jegliche Form von
Determinismus ablehnt.

Die biologischen Differenzen sollen wie gesagt anerkannt werden, wobei aus unserem Denken die
hierarchischen Strukturen abzuschaffen sind, aus welchen resultiert, dass die Anerkennung von
Unterschieden zu Hierarchien fuhrt. Biologische Differenzen sind auch insofern wichtig, da sie auch
einen Einfluss auf die Trennung von Offentlichen und privaten Bereich haben.

38



DAS OFFENTLICHE UND DAS PRIVATE

Im Laufe der Geschichte werden Frauen in den Bereich ,das Private®™ gedrangt und Manner dagegen
finden sich gewdhnlich in der ,Offentlichkeit" wieder. Wie im Privaten haben alle Menschen auch
einen Offentlichen Erfahrungs- und Erlebnisbereich durch ihre Beziehungen zu Menschen ausserhalb
ihrer privaten Sphare. Der private Bereich, in welchem die Blutsverwandtschaft dominiert — Aufzucht
und Sozialisation der Kinder — ist den Frauen zugeordnet. Im Offentlichen Bereich geht es um
Menschen, die nicht zum eigenen Stamm gehoren, also aus der Blutsverwandtschaft heraus fallen,
um Fremde. Dies ist die Angelegenheit der Manner.

Da mit dem zahlenmassigen Anwachsen der Stammeskulturen die Manner immer haufiger mit
Fremden in Kontakt kamen, wurde der Offentliche Bereich zunehmend wichtiger als die Bedeutung
der Blutsverwandtschaft fur die gesellschaftiche Organisation. Bald entwickeln sich
Geschlechterhierarchien und Sklaverei, Arbeitsplatz und Zuhause sind getrennt und die Privatsphare,
in voneinander isolierte Einheiten von Kleinfamilien, aufgesplittert. Die Entstehung von Nationalstaat
und Kapitalismus hat enorme Auswirkungen auf die Herrschaft Uber die Frauen, auch wenn sie nicht
bewusst zu diesem Zweck gedacht sind, als auch auf die Beziehungen zwischen den Geschlechtern
insgesamt, wie z. Bsp. die Beziehungen zwischen den Rassen und weitere soziale Beziehungen.
Daher hangt die Befreiung der Frauen von der Zerstorung des Vorrangs der Manner, des
Kapitalismus und des Nationalstaates ab. Im nachsten Kapitel wird auf die zwei letzt genannten
eingegangen.

KAPITALISMUS UND NATIONALSTAAT

Durch die Entstehung des Kapitalismus wird der private Bereich noch weiter reduziert, weil die
heutige Marktwirtschaft es den einzelnen Haushalten schwierig macht, Gberhaupt noch existieren zu
konnen. Dabei stellen die Wirtschaftsunternehmen immer haufiger ihrer Belegschaft Kinderhorte —
oder Altenheime -— zur Verfigung. Somit geht auch der hausliche Bereich in den
Wirtschaftsunternehmen auf. Auch mussen viele Frauen arbeiten, weil das Einkommen des Mannes
nicht mehr ausreicht, eine ganze Familie zu erndahren. So wie der Kapitalismus beeintrachtigt auch
der Nationalstaat das Leben der Mitglieder, indem er die Personen, welche ein voll entwickeltes
politisches Leben flihren wollen, wenn mdglich blrokratische Positionen zuweist und diese in sein
System einbindet.

Der soziale Okofeminismus strebt nichts anderes an, als die Abschaffung von Kapitalismus und
Nationalstaat und die Restrukturierung der Gesellschaft auf eine dezentralisierte, gemeinschaftliche
Weise, so dass fiur alle ein ausgefllltes Offentliches und privates Leben mdoglich wird. Die
vorgestellten LOsungsansatze sollen lokal sein und sich an der Gemeinschaft orientieren, eine
kollektive Flrsorge fiir dltere Menschen und Kinder bieten und die Frauen aus dem ,privaten"
Bereich herausholen. Am politischen Leben sollen alle teiinehmen konnen, sich gegenseitig kennen
und miteinander kommunizieren.

Dabei soll sich der Okofeminismus in dem libertaren Kommunalismus integrieren, da er einen
Rahmen fiur einen langsamen Ubergang zu dem gemeinschaftlichen Leben entwirft, welches die
Ideale der Aufklarung und der westlichen revolutionaren Tradition als Basis nimmt.

Der soziale Okofeminismus fordert auch, dass beide Geschlechter vollumfanglichen Zugang zu den
offentlichen und privaten Bereichen des Lebens haben. Die enge Verflechtung von Politischem und
Privatem auf einer lokalen Ebene ermoglicht eine volle Integration aller Frauen. Auch auf
wirtschaftlicher Ebene ist dies mdglich, da die Erschaffung einer kooperativen Okonomie, bei welcher
der Arbeitsplatz nahe beim Wohnort ist, auch eine gleichberechtigte Teilnahme der Frauen zulasst.
Daher sollen sich auch weiter die Frauen mit den Mannern zusammentun und revolutionar gegen
staatliche und 6konomische Hierarchien vorgehen.

Quelle: )
Biehl, Janet. Der soziale Okofeminismus. SF Nr.1, 1990.
Biehl, Janet. Der soziale Okofeminismus und andere Aufsdtze. Grafenau-Déffingen 1991.

39



ROSELLA DI LEO

Eine weitere Anarchafeministin der 80er-Jahre ist Rosella Di Leo aus Italien. Obwohl sie u.a. zwei
wichtige Texte ( ,Ort der Differenz” und ,Der Ursprung des Nils - oder auf der Suche nach dem
Ursprung ménnlicher Herrschaft®) verfasst hat, ist Uber sie als Person beinahe nichts bekannt.

Di Leo kritisiert nicht nur die Rollenfestlegung, sondern macht sich auch auf die Suche nach ihren
Ursprlingen, wie es aus ihrem Text ,Der Ursprung des Nils - oder auf der Suche nach dem Ursprung
ménnlicher Herrschaft” deutlich wird. Dabei nimmt sie an, dass diese sexuelle Asymmetrie (die Frau
ist dem Mann in jeder Situation untergeordnet) nicht naturlich ist, sondern der Kultur zugeordnet wird.
Ware dies nicht der Fall, ware die Frau mit ihrer untergeordneten Rolle einverstanden und sich ihrer
nicht wirklich bewusst. Ein weiterer Beweis zeigt sich in der Tatsache, dass sich die verschiedenen
Gesellschaften (sei es zeitlich oder geographisch bedingt) stark in ihren Geschlechterrollen
unterscheiden, dass heisst, die Rollen oder die Verhaltensweisen, welche als ,mannlich" oder
~weiblich" gelten, sind nicht deckungsgleich. Lediglich die grossere Kdrperkraft des Mannes und die
Fahigkeit der Frau, Kinder zu gebadren, unterscheidet die beiden Geschlechter in ihren Rollen. Beides
sind biologische Faktoren, welche einen neutralen Stellenwert besitzen und keines der beiden
Geschlechter in die heutige Rollenverteilung drangen. Erst die Kultur verleiht diesen Faktoren einen
wertenden Charakter, indem das Gebaren und Erziehen der Kinder, generell alle hauslichen
Arbeiten, welche der Frau zugewiesen werden, von der Gesellschaft als ,unwichtig® empfunden
werden. Daher konzentriert sich Di Leo auf ihrer Suche im Bereich der Kultur. Dabei nimmt sie das
,eqgalitdre Gesellschaftsbild“ Bookchins als Grundlage, eine Gesellschaft, welche auf Gleichheit aller
Individuen, auf dem Prinzip der Gegenseitigkeit und ausserhalb einer hierarchischen Ordnung steht.
Dabei gibt es keine Trennung in einen privaten und Offentlichen Bereich. Mit dieser Gesellschaft
versucht sie nun die Urspriinge zu zeigen, wie Herrschaft Uberhaupt entstehen kann (sie beschrankt
sich nun nicht mehr lediglich auf die Herrschaft des Mannes Uber die Frau), indem sie auf vier
verschiedene Phanomene eingeht, welche diese egalitare Gesellschaft im Laufe der Zeit verandert
haben.

Zum Einen ist zuerst das 6konomische Wachstum zu nennen, welches den einzelnen Mitgliedern ein
unterschiedliches Mass an Reichtum beschert.

Zum Zweiten tritt langsam die Arbeitsteilung ein, welche die Arbeit und das Leben der einzelnen
Mitglieder charakterisiert. Werden diese Rollen Uber einen ldangeren Zeitraum denselben Individuen
auferlegt, so verfestigen sich diese Rollen in der Gesellschaft und es kommt zu einer Differenzierung
der Gesellschaft, bei der die urspriingliche Gemeinschaft in verschiedene ,Gesellschaftsbereiche”
zerfallt.

Als Drittes ist die Trennung von privat und Offentlich zu nennen, welche aus der fortschreitenden
Differenzierung resultiert. So kommt es, dass das Private oder Hausliche, welches der Frau
zugeordnet wird, in den Hintergrund gedrangt wird und der o6ffentliche Bereich, der ,wesentliche"
Bestandteil der Gesellschaft wird. Somit hat der Mann, welcher von den hauslichen Aufgaben befreit
ist, mehr Spielraum, um seine Beziehungen mit und in der Gesellschaft zu knupfen, als die Frau.

Als Letztes ist noch der Wunsch nach Prestige zu nennen. Dabei unterscheidet Di Leo das
individuelle Prestige, welches an bestimmte personliche Begabungen gebunden ist, mit dem Prestige
einer Rolle, bei welcher die Fahigkeiten mit der Rolle verbunden sind. Zudem ordnet sie das
individuelle Prestige dem Einfluss und das Prestige einer Rolle der Autoritat zu, wobei sie auch den
Unterschied zwischen Herrschaft und Prestige erklart, welcher sich in der ,Befehls-
Gehorsambeziehung* zeigt, welche die Herrschaft ausmacht. Somit zeigt sie, dass das Prestige einer
Rolle die egalitare Gesellschaftsordnung zerstort, weil es im Gegensatz zum individuellen Prestige
nicht an die Person, sondern an seine Funktion gebunden ist und die ausfiuhrenden Personen von
selbst in eine hohere Position befordert. Di Leo fugt hinzu, dass das Prestige einer Rolle
hauptsachlich zu mannlichen Rollen wird und daraus schliesst sie, dass entweder dieser Zustand,

40



dass die Frauen diese Rollen nicht besetzen kdnnen, bereits Herrschaft begrlindet, oder dass die
sexuelle Asymmetrie schon in der egalitaren Gesellschaft vorhanden ist. Somit hat sich die egalitare
Gesellschaft, bei der urspringlich das Prestige auf alle gleichmassig verteilt war, in eine
differenzierte Gesellschaft entwickelt und obwohl die ersten Gruppen, welche das Prestige einer
Rolle fur sich beanspruchten, noch durchmischt waren, wurde die Frau zunehmend aus dieser Rolle
verdrangt, wahrend der Mann sie immer mehr einnahm und somit an mehr Autoritat gewann, sei das
im politischen, militarischen oder religiosen Bereich. Doch sie erwahnt auch, dass diese Asymmetrie
nicht nur mit dem Prestige und der Herrschaft charakterisiert werden kann und dass somit auch in
herrschaftsfreien Gesellschaften soziale Asymmetrien bestehen, wie diese zwischen Mann und Frau.
Damit kommt sie zu dem Ende, dass sie zwar keine klare Antwort auf ihre Suche bekommen hat,
doch dass sie nun einen Teil aufgedeckt hat, weshalb sexuelle Asymmetrie besteht. Es ist nun
unsere Aufgabe, all diese verschiedenen Urspringe zu suchen, welche zuletzt auch die Geburt der
Herrschaft Gberhaupt erklaren.

Quelle:
Di Leo, Rosella. Der Ursprung des Nils — oder die Suche nach dem Ursprung mannlicher Herrschaft. SF
Nr. Nr. 4, 1987.

41



FRAU(EN) ALS SUBJEKT DES FEMINISMUS? - ODER
WIE MENSCH GESCHLECHTER MACHT

Folgender Text ist eine relativ freie Interpretation von Teilen der butlerschen Theorie und derjenigen
anderer Theoretiker/Innen. Einleitend soll versucht werden, die wichtigsten Aspekte Butlers Theorie
hervorzuheben, basierend vor allem auf ihrem Buch ,, gender trouble®, was Ubersetzt wurde mit ,Das
Unbehagen der Geschlechter". Dabei werde ich 4 zentrale Punkte kurz vorstellen, um abschliessend
auf diejenige Frage einzugehen, welche mir hier als zentral erscheint. Diese ist: Wie lasst sich der
Dualismus der Geschlechterkategorien aufbrechen und gleichzeitig einen, oder vielmehr mehrere
feministische Kampfe fuhren mit der Kategorie Frau(en) als Subjekt dieser Kampfe? Dies macht
insofern Sinn, als auch Butler ihr Buch mit der Diskussion der Frage beginnt, ob es sinnvoll ist, die
Kategorie Frau(en) als Subjekt des Feminismus beizubehalten.

Judith Butler wird 1. als Poststrukturalistin, 2. als Postfeministin bezeichnet, 3. gilt sie als Begrlinderin
des sog. ,linguistic turn™ und 4. als einflussreiche Theoretikerin der ,queer theory". Es wiirde diesen
Rahmen sprengen, sie eindeutig unter diese Begriffe einzuordnen. Es muss an dieser Stelle
genlgen, diese Begriffe nur insofern zu erklaren, als sie flr die einleitende Frage wichtig sind,
namlich flr das Verhaltnis des weiblichen Subjekts und der Geschlechterdualitat.

1. Die Ausfuihrungen des ersten Punktes beziehen sich hauptsachlich auf Gabriel Kuhns Einfuhrung
in die poststrukturalistische Philosophie. Der poststrukturalistische Feminismus 2zu deren
Vetreterinnen neben Judith Butler u.a. auch Luce Irigaray, Monique Wittig, Heléne Cixious und Julia
Kristeva zahlen, will die Einheit des Subjekts angreifen. Dadurch gerat er in einen Konflikt mit dem
traditionellen Feminismus, der mit einer Reprasentationspolitik arbeitet, die ein einheitliches
Geschlecht voraussetzt. Der poststrukturalistische Feminismus will die Geschlechterrollen
subvertieren und sie als Imitation oder lllusion entlarven. ,Es geht um vielféltige einzelne wie
kollektive Subjektivierungen von Frauen; es geht darum, die herrschenden Subjektzuschreibungen
und damit die herrschenden Lebensverwaltungsformen zu drurchbrechen: alles zurlickzuweisen,
was in diesem existierenden dieser Gesellschaft endlich, definitiv, strukturiert und beladen mit
Bedeutung ist.” (Wittig) Am wichtigsten sei nach Irigaray, ,die allen Frauen gemeinsame Ausbeutung
deutlich zu machen und die Kémpfe zu finden, die jeder Frau entsprechen, da wo sie ist: je nach
ihrem Land, ihrem Beruf, ihrer Klassenzugehérigkeit, ihren sexuellen Erfahrungen, d.h. je nach der
Form von Unterdriickung, die ihr am unmittelbarsten unertraglich ist.“ ,Die Postrukturalistinnen
wollen nicht die Frau befreien, weil sie nicht an ihre Existenz glauben. Sie wollen vielmehr
mitarbeiten an den Befreiungsmdglichkeiten der in der patriarchal — diskursiv konstruierten Identitat
gefangenen Einzelnen*. (Kuhn)

2. Butler bezeichnet sich selbst als Feministin und sieht sich in der Tradition derjenigen, die (im Sinne
Beauvoirs) die Biologie als Schicksal ablehnen. Sie wendet sich jedoch gegen die feministische
Richtung, die zwischen sex und gender (biologisches Geschlecht und Geschlechtsidentitat)
unterscheidet und gegen die Behauptung, dem biologischen Geschlecht, das ,natirliche™ Realitat
besitzte, werde eine soziale Geschlechtsidentitdat eingeschrieben, die das wahre Wesen der Frau
oder des Mannes verdeckt, also gegen eine Geschlechtsidentat, die expressiv sein soll. Sie beharrt
darauf, dass diese Unterscheidung unsinnig ist und auch das biologische Geschlecht als sozial
konstruiert zu betrachten ist. Geschlecht ist immer konstruiert und stellt eine soziale Kategorie dar, es
ist eine Norm, ein Regulativ. Sex ist ihr zufolge konstituiert durch gender und durch den Diskurs der
(Zwangs-)Heterosexualitat. Was das heisst, gilt es nachfolgend zu zeigen.

3. Der Ausdruck des ,linguistic turn™ bezeichnet jene sprachliche Wende, hier in der feministischen
Theorie, die Sprache zum Ort sozialer Wirklichkeit macht. Sprache wird verstanden nicht als
beschreibend, sondern als wirklichkeitserzeugend. Das heisst ungefahr Folgendes: Anhand eines an
Michel Foucault orientierten Diskursbegriffes bringt Butler ihre Kritik an den Subjektwerdungs- und
Identifikationsprozessen vor, die uns zu geschlechtlich bestimmten Wesen, zu Mannern und Frauen

42



machen. ,Unter Diskurs versteht sie in Anlehnung an Michel Foucault ein Ensemle von
Sprechweisen und sprachlich-begrifflichen Vorstellungen, die fiir eine Epoche typisch bzw. konstitutiv
sind. Diskurse beziehen sich immer jeweils auf ein Objekt (z.B. Kbrper, Sexulitdt, Wissenschaft).
Diskurse haben wirklichkeitserzeugende Wirkungen, indem sie bestimmte Begriffe flir die gemeinten
Objekte hervorbringen. Es gibt in einer Epoche nicht nur eine Vielzahl von Diskursen, diese sind
zudem mehr oder weniger realitdtsméchtig, so etwa hegemonial oder marginal.“ (Villa) Jeder Zugriff
auf die Welt sei diskursiv gerahmt, das heisst beispielsweise auch, dass wenn wir Uber unseren
KOrper sprechen oder auch nur nachdenken, dies mittels Sprache geschieht. Wir haben keinen
(begrifflichen) Zugriff ausserhalb der Sprache, die im Deutschen ja zwei Geschlechter hat. In diesem
Sinn ist jeder Diskurs produktiv, das heisst wirklichkeitserzeugend. Erstens, indem er Dingen eine
Bedeutung zuweist, die sie sonst nicht hatten — nichts hat nach poststrukturalistischer Denkart von
sich aus ein Bedeutung — und zweitens durch sogenannt performative Sprechakte. Performative
Sprechakte sind sprachlich formulierte  usserungen, die das, was sie benennen, indem sie es
benennen erst hervorbringen. Unsere sprachliche Bezugnahme auf den Korper ist performativ.
Performativ meint hier nicht bloss die Darstellung bspw. von geschlechtlich codierten Attributen,
sondern ihre Zuweisung zu einem sozialen Geschlecht. Ein sehr zugangliches Beispiel ist jenes, das
von einer Trauung handelt. Dass namlich zwei Menschen genau dadurch verheiratet werden, dasS
ein anderer, dazu befugter Mensch einige bestimmte Worte spricht. Performativ ist jedoch auch in
einem weiteren Sinn zu verstehen.

e/clelelcle

4. Und damit kommen wir zum vierten Punkt, jenen Aspekten der butlerschen Theorie, die dazu
flhrten, dass sie heute als Theoretikerin der ,queer theory" gilt, auch wenn sie sich selber als
feministische Theoretikerin sieht, die ihren Schwerpunkt in die Erforschug des Zusammenhangs von
Macht, Geschlecht, Sexualitat und Identitat legt. Ein zentrales Anliegen der butlerschen Theorie ist
die Entnaturalisierung der Geschlechterkategorien und der Nachweis ihres Effektstatus'. Butler geht —
wie gesagt — davon aus, dass Diskurse wirklichkeitserzeugend sind und lehnt den sex-gender-
Dualismus und die ihm zugrunde liegende Trennung zwischen Natur und Kultur und Korper und
Geist ab. Sie geht vielmehr davon aus, dass auch das biologische Geschlecht konstruiert ist. Und
zwar durch Materialierung : Von dieser relativ komplizierten theoretischen Konzeption, bei der sie
ziemlich viele andere Theoretiker/Innen durchkaut, mOchte ich nur einige mir wichtig erscheinende
Punkte erwdahnen: 1. Die Pragung des Naturlichen durch das Soziale und des Materiellen durch das
Diskursive. Wichtig ist ihr dabei vor allem, dass es keine objektive, naturliche, unkonstruierte Materie
gibt und sie lehnt jene Haltung ab, die Materie als Basis der natlrlichen Geschlechterdifferenz
annimmt. Ein Zitat: ,Materie ist immer bereits durch Diskurse der sexuellen Differenz geformt.“ Und
noch eins: ,Die angeblich rein natiirlichen, biologischen Tatsachen des Kbrpers sind immer schon in
einer spezifischen Weise geformt, gedacht, genormt, erlebt ... In Kategorien wie ,Mittelmasse®,
JAUfféaligkeiten®, ,poitiv/negaiv — Befunde® verbergen sich immer auch geschichtlich geordnete
Interpretationen des Koérpers und sie Formen den Kérper, um den es jeweils geht.“ (Butler) 2. Die
Vorstellung von Normen bestimmt unsere Ich-Werdung. ,Wir sehen unseren Kérper durch projektive
Idealisierungen®. (Butler) 3. Der mannliche oder weibliche Korper wird erst sprachlich natirlich

43



gesetzt. Einige Beispiele, die das Verstandis dieser korperlichen Materialisierung erleichtern sollen:
Es gibt eine vielzahl performativer Praktiken, die geschlechtlich bestimmte Korper formen: Anhand
von Praktiken wie Ernahrung, Kosmetik, Sport, Kleidung, Accessiors, Haltung etc. gestaltet sich die
korperliche Materialitat entlang von Geschlechterrollen. Wichtig ist hier vor allem auch, dass Butler
dem biologischen Geschlecht nicht eine korperliche Realitat abspricht. Vielmehr betont sie, dass
nicht nur die Geschlechtsidentitat, sondern auch das sog. biologische Geschlecht diskursiv produziert
ist. Das heisst nicht, dass uns durch Sprache neue Arme wachsen kdnnen, sondern dass die
Bedeutung im weitesten Sinn, die wir der korperlichen Realitat zuweisen, bspw. durch performative
Tatigkeiten, Handlungen, Sprache hervorgebracht wird.

Butler will nun also die Naturalisierung der Geschlechterkategorien entschleiern und deren
Effektstatus hervorheben. Das heisst ungefahr Folgendes: Die Zweigeschlechtlichkeit ist durch uralte
Diskurse naturlich geworden und daraus resultiert eine Naturalisierung der Heterosexualitat. Wir
bewegen uns in einem Feld der Zwangsheterosexualiat, es gilt die hegemoniale Norm heterosexuell
zu sein. Als kulturell lesbar, sog. intelligibel gelten jene Subjekte, deren Zusammenhang zwischen
biologischem Geschlecht, Geschlechtsidentitat und Begehren der Zweigeschlechtlichkeit und der
Heterosexualitat entsprechen. Die Konstruiertheit dieses Zusammenhangs wird jedoch durch seine
Naturaliserung verschleiert. Nach Butler (und Foucault) ist das gadngig als Ursache von
Geschlechtsidentitat und Begehren verstandene biologische Geschlecht ein Effekt produktiver, also
wirklichkeitserzeugender Diskurse und performativen Handlungen. Wie gesagt lehnt Butler die
Trennung zwischen sex und gender ab. Vielmehr geht sie — wenn ich sie richtig gelesen habe —
davon aus, dass sowohl sex als auch gender einen performativen Charakter aufweisen. Dies meint,

dass eine standige Praxis von Wiederholungen performativer Handlungen oder [0 usserungen einen

Menschen zu einem geschlechtlich bestimmten Wesen macht. Nicht geschlechtlich bestimmte
Wesen kann es ubrigens gar nicht geben, da diese nicht intelligibel waren. Und es gibt keine Identitat
vor dem Geschlecht. D.h. im Prozess unserer
Identitatsbildung bekommen wir ein
Geschlecht zugewiesen. In eben dieser
standig sich wiederholenden Praxis, in der
sich geschlechtlich bestimmte Wesen bilden
und die die Geschlechterbinaritat, also die
Zweiteilung der  Geschlechterkategorien
aufrechterhalt, sieht Butler eine politische
Handlungsfahigkeit. Durch sog. falsches
Zitieren  von  geschlechtlich  codierten
Attributen, durch Travestie etc. kann der
Effektstatus von Geschlecht aufgezeigt
werden. Die Parodie der Travestie verhalt
sich zur ,,normalen™ heterosexuellen Identitat
nicht wie die Kopie zum Original, sondern wie
die Kopie zur Kopie. Geschlecht ist immer
Imitation. In der ,queer theory" wird nun
Bezug genommen auf die butlersche Kritik an
Identitat und Identitatspolitik. Eine Kritik an
der Vorstellung, dass Identitat als
substanziell, mit sich selbst identische
Kategorie zu verstehen ist. Und die Kritik an
einer Politik, die z.B. auf Subjekten mit
eindeutiger  Geschlechtsidentitat  basiert.
Nach Butler (und Foucault) gibt es keine
Identitat vor dem Geschlecht, dies wird durch
die machtigen Diskurse verhindert.

Flyer (Demo 17.6.06, Bern) — Queer-bunter Schwarm

44



Nun mochte ich zu der anfangs gestellten Frage, ob es sinnvoll ist, die Kategorie Frau(en) als
Subjekt des Feminismus beizubehalten, zurlickkommen und noch einmal Butler zitieren:,Das
feministische Subjekt erweist sich als genau durch dasjenige politische System diskursiv konstituiert,
das seine Emanzipation ermdglichen soll ... Die feministische Kritik muss ... begreifen, wie die
Kategorie ,Frau(en), das Subjekt des Feminismus, gerade durch jene Machtstrukturen
hervorgebracht und eingeschrénkt wird, mittels derer das Ziel der Emanzipation erreicht werden soll.”
(Butler) Sie greift hier jene feministische Politik an, die in ihren Kampfen die Zweiteilung der
Geschlechterkategorien reproduziert. Die Aussage, dass die Kategorie ,Frau(en)" gerade durch jene
Machtstrukturen hervorgebracht wurde, mittels derer das Ziel der Emanzipation erreicht werden soll
besagt erstens, dass wenn wir mit Kategorien operieren, welche durch das herrschende System
hervorgebracht sind, wir diese Kategorien reproduzieren und zweitens, dass es diese Kategorien
sind, die eine Unterdrlckung erst ermoglichen. Deshalb schlagt Butler vor, Zweckbundisse zu
schliessen, die nicht auf einer eindeutigen Identitat beruhen und auch jene miteinbeziehen kdnnen,
die von Kategorien soz. vergessen oder bewusst ausgeschlossen werden. Z.B. bei einem
Feminismus, dessen Subjekt die weisse, mittelstandische, westeuropadische, heterosexuelle Frau ist,
die in einer Stadt wohnt.

Abschliessend mochte ich noch sagen, dass es mir sehr wohl bewusst ist, dass diese Ausfuhrungen,
flr jene, die sich mit Buler oder dem Poststrukturalismus etwas auskennen zu oberflachlich waren
und fur jene, die das nicht tun, eindeutig zu kurz. Nichtsdestotrotz mochte ich an dieser Stelle auch
fir einen offensiven Umgang mit oben benanntem Widerspruch pladieren. Namlich dass wir
einerseits die Geschlechterkategorien aufzubrechen versuchen und uns unserer performativen
Handlungen bewusst werden missen und dass wir andererseits als Frauen feministische Kampfe
fuhren mussen, gegen Unterdrlickungen, die Menschen als Frauen betreffen. Die butlersche Theorie
kann dabei helfen, diese Machtverhaltnisse zu verstehen.

BEGRIFFSERKLARUNGEN ZUM TEXT

Folgende Begriffserklarungen sind ohne Gewahr zu lesen und sollen einzig ein bisschen das Verstandis
erleichtern.

sex: biologisches Geschlecht

gender: Geschlechtsidentitat

Dualismus: Lehre der Existenz zweier gegensatzlicher Grundprinzipien

Diskurs: ,In Anlehnung an Michel Foucault bezeichnet der Begriff ein Ensemble von Sprechweisen und
sprachlich-begrifflichen Vorstellungen, die flir eine Epoche typisch bzw. konstitutiv sind. Diskurse beziehen
sich immer jeweils auf ein Objekt (z.B. Korper, Sexulitat, Wissenschaft), das sie in spezifischer Weise
konkurieren. Diskurse haben wirklichkeitserzeugende Wirkungen, indem sie bestimmte Begriffe fur die
gemeinten Objekte hervorbringen. Es gibt in einer Epoche nicht nur eine Vielzahl von Diskursen, diese sind
zudem mehr oder weniger realitdtsmachtig, so etwa hegemonial oder marginal." (Villa)

Dichotomie: Zweigliedrigkeit (das Vorhandensein von Begriffspaaren)

Libido: Begierde, Trieb

Binarismus: Zweiteilung

intelligibel: sozial sinnvoll, verstehbar, (lber-)lebenstlichtig, lesbar, sozial anerkannt, weil es den
vorherrschenden Diskursen entspricht. ,Intelligible Geschlechter sind solche, die in einem bestimmten Sinn
Beziehungen der Kohdrenz und Kontinuitdt zwischen dem anatomischen Geschlecht (sex), der
Geschlechtsidentitat (gender), der sexuellen Praxis und dem Begehren stiften.” (Butler, UdG, 38)

heterosexuelle Matrix: Machtfeld der Zwangshetereosexualitat/Heteronormativitat

Zwangshetereosexualitat: ,In Anlehnung an Adrienne Rich bezeichnet der Begriff die hegemoniale Norm
heterosexuell zu sein. Das heisst, Heterosexualitédt wird als das Normale, das Richtige, das Natlrliche
angenommen. Andere sexuelle Orientierungen werden demgegenliber als abweichend, unnatiirlich,
anormal bewertet und/oder unsichtbar gemacht. Heteronormativitdat operiert mehr oder minder
stillschweigend, ist also Ublicherweise und traditionell nicht Gegenstand politischer oder sonstiger
offentlicher Auseinandersetzungen.” (Villa)

Konfiguration: ,Konfiguration bezeichnet den Vorgang, bei dem Diskurse die nicht-diskursiven Phanomene
so pragen, dass letztere Uberhaupt das werden, was sie sind. Mehr als eine Pragung erschaffen
Konfigurationen Objekte bzw. Phanomene. Subjekte werden — Butler zufolge — von Diskursen nicht nur

45



gepragt, sondern als spezifische (vermeintlich souverane, autonome, mit sich selbst identische, wissende
und eindeutig vorgeschlechtliche) erzeugt." (Villa)

Metaphysik der Substanz: Die Produktion der Geschlechter(-binaritdt) wird als vermeintliche Natlrlichkeit
getarnt und ihr Effektstatus eines machtvollen Diskurses wird verschleiert.

Essentialismus: hier: (kbrperliche) Essenz wird zum Dreh- und Angelpunkt von Theorien.

Phallogozentrismus: ,phallisch geprdgte, also symbolisch mannlich codierte Denkweise, die den Logos liber
anderer Wissens- und Erfahrungswerte stellt und die identitdtslogisch ist." (Villa)

performativ: ,Performative Sprechakte sind — in Anlehnung an Austin — jene Sprechakte, die das, was sie
dussern, auch erzeugen, und zwar indem die Ausserung getétigt wird. Erklért ein Priester ein Paar
sprachlich zu Ehemann- und Ehefrau, so werden diese beiden dies allein durch die sprachliche Ausserung.
Fur Butler sind Diskurse in gewissem Sinne immer performativ, da sie realitatserzeugend sind. Allerdings
bringen Diskurse flir Butler nicht automatisch das hervor, was sie sprachlich benennen. Die performative
Wirkung von Dirkursen ist zum einen komplex und situativ je verschieden, zum anderen spielt der Status
des Sprechers oder der Sprecherin eine entscheidende Rolle hinsichtlich der materiellen Wirkung
diskursiver Praxen. So ist beispielsweise der Priester berechtigt, ein Paar zu Mann und Frau zu erklaren,
ein Tapezierer aber nicht. Weiter liegt dem performativen Modus von Sprechakten ein zeitliche Dimension
zugrunde, die laut Butler wesentlich ist und die konkrete Zeit eines Individuums Ubersteigt. Diskurse
materialisieren sich in der Zeit. So Idsst sich beispielsweise die performative Konstruktion des Geschelchts
nicht auf eine Situation oder eine Biografie reduzieren, sondern ist Effekt epochaler Diskurse, in denen sich
Geschichte sedimentiert hat. Diese Geschichte ist durchaus widersprilichlich und vielfaltig — insofern sind
die Effekte dieses (z.B. Geschlechter-) Diskurses ebenfalls widersprichlich und vielfaltig." (Villa)

doing gender: Geschlechtsidentitat als Produkt performativer Tatigkeiten. Das Konzept geht von

einer Darstellung des Geschlechts (sex) durch gender aus. (vgl. doing race oder undoing gender etc.) >>
wiederholende Praxis

queer: ,Zunachst war und ist queer eine englischsprachige Bezeichnung fur schrag, eigenartig, merkwurdig,
oft auch im Sinne von pervers, absonderlich. Queer ist eine der gdngisten Beleidigungen flir schwule
Ménner. Im Zuge der Politisierung der Schwulen- und Lesbenbewegung in den USA in den 1980er Jahren
wurde der Begriff von den Betroffenen tUbernommen und als Identitatsbegriff positiv gewendet. Queer
wurde zur Selbstbezeichnung schwul- lesbischer Politik, zum Beispiel im Kampf gegen AIDS. Queer
studies, flir die Butler eine herausragende Rolle spielt, verstehen sich als Beschaftigung mit schwul-
lesbischen Dimensionen in Literatur, Sozialem, Politik, Medien, Geschichte, etc. Zunehemend wird der
Begriff auch wissenschaftlich-theoretisch und politisch verwendet, um solche Denk- und Lebensweisen
anzudeuten, die sich jenseits etablierter Entweder/Oder-Schemata verorten, die also polymorph (Freud)
sind. Demnach kann queer beispielsweise flr Sexualitdten stehen, die sich nicht eindeutig als lesbisch,
hetero- oder bisexuell zuordnen lassen." (Villa)

Kohéarenz: Zusammenhang als Produkt performativer Tatigkeiten.

Poststrukturalismus: Der Poststrukturalismus richtet sich gegen: die Idee einer Wahrheit, die Idee einer
Wesenheit, die Ideen eines autonomen, rationalen und bewusstseinstragenden Subjekts, die Idee von der
Verfligbarkeit der Sprache. Eine Methode des Poststrukturalismus ist die (eigentlich strukturalistische)
Dekonstruktion von Modellen der Wirklichkeit (Dekonstruktivismus).

Konstruktivismus: hier: (fem.) Theorien, die sich in irgendeiner Form gegen die Biologie als Schicksal
wenden.

Subjektivation: ,Mit der Subjektivation bezeichnet Butler den Prozess der Subjektwerdung. Dieser Prozess
ist gekennzeichnet durch die gleichzeitige Unterwerfung unter gesellschaftliche Normen einerseits und und
den Glauben an individuelle Autonomie andererseits. Subjektivation ist aber zugleich ein produktiver, zum
Teil kreativer Prozess — ohne Subjektivation kein Subjekt. Zudem ist Subjektivation ein Prozess, in dem das
sich bildende Subjekt zutiefst von anderen Personen abhangig ist. Paradoxerweise wird die Abhangkeit
radikal negiert, um die lllusion der individuellen Souveranitdt — die ihrerseits dem modernen Subjektdiskurs
entspringt — aufrecht zu erhalten.™ (Villa)

Quelle:

A.G. Gender-Killer (Hg.) Das Gute Leben. Linke Perspektiven auf einen besseren Alltag. Minster 2007.

Butler, Judith. Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main 1991.

Kuhn, Gabriel. Tier-Werden, Schwarz-Werden, Frau-Werden. Eine Einfilhrung in die politische
Philosophie des Poststrukturalismus. Miinster 2005.

Villa, Paula-Irene. Judith Butler. Frankfurt am Main 2003.

46



LITERATURLISTE

A.G. Gender-Killer (Hg.) Das Gute Leben. Linke Perspektiven auf einen besseren Alltag. Milnster
2007.

An Anarchist FAQ. What is Anarchafeminism?
Anarchia Versand. Was ist eigentlich AnarchaFeminismus? 2003.

Bianchi, Vera. Feministinnen in der Revolution. Die Gruppe Mujeres Libres im Spanischen
Birgerkrieg. 1974.

Biehl, Janet. Der soziale Okofeminismus. SF Nr.1, 1990.

Biehl, Janet: Der soziale Okofeminismus und andere Aufsatze. Grafenau-Doffingen 1991
Bookchin, Murray: Die Neugestaltung der Gesellschaft. Grafenau 1992

Brown, L. Susan. Warum Anarcha-Feminismus? SF Sondernummer 1988.

Butler, Judith. Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main 1991.

Degner, Hans-Jurgen (Hg.): Anarchismus heute. Positionen. BOsdorf 1991. Daraus: Kamann,
Friederike: Der Anarchafeminismus als Radikalisierung des Feminismus.

Di Leo, Rosella. Ort der Differenz. SF Nr. 1, 1992.

Di Leo, Rosella. Der Ursprung des Nils — oder die Suche nach dem Ursprung mannlicher
Herrschaft. SF Nr. Nr. 4, 1987.

Eichhorn, Cornelia/Grimm, Sabine (Hg.): Gender Killer. Texte zu Feminismus und Politik.
Berlin/Amsterdam 1994

FAU / IAA. Anarchismus & Feminismus. ca. 1988.

Goldman, Emma. Das tragische an der Emanzipation der Frau. 1911.

Goldman, Emma: Der Anarchismus und seine wirkliche Bedeutung. West-Berlin 1983
Goldman, Emma: Autobiographie: Gelebtes Leben — Living My Life — 3 Bande.

Hatscher, Petra. Emma Goldman's Positionen zur Frauenfrage. SF Sondernummer 1988.

Hayley, Ron. Eine Geschichte des Anarchafeminismus (A Herstory of Anarcha-Feminism). SF
Sondernummer 1988.

Hellkerns, Johanna. Louise Michel: Anarchistin und Feministin. 2002.

Joseph, J. Gloria: Schwarzer Feminismus. Theorie und Politik afroamerikanischer Frauen. Berlin
1993

Kamann, Friederike. Anarchafeminismus, Anarchismus und Feminismus. SF Sondernummer
1988.

Kamann, Friederike (Ubersetzung). Der Anarchafeminismus und die Gemeinschaftskiiche
Kropotkins. SF Sondernummer 1988.

Kornegger, Peggy. Anarchism: The Feminist Connection. 1975.

Krasser, Cornelia/Schmick Jochen (Hg.): Frauen in der Spanischen Revolution 1936-1939.
West-Berlin 1984

Le Monde Libertaire (Interview). Libertarer Feminismus — Ein Ansatz der noch ausgearbeitet
werden muss. SF Sondernummer 1988.

Lenz, llse/Luig, Ute (Hg.): Frauenmacht ohne Herrschaft. Geschlechterverhdltnisse in nicht
patriarchalischen Gesellschaften. Berlin 1990

Lohschelder, Silke. Anarchafeminismus. Auf den Spuren einer Utopie. 2000.

47



Mies, Maria. Patriarchat und Kapital. Frauen in der internationalen Arbeitsteilung. 1996.

Muller, Sigrid/Fuchs Claudia: Handbuch zur nichtsexistischen Sprachverwendung in
offentlichen Texten. Frankfurt/M. 1993

Mumken, Jurgen. Gender trouble im Anarchismus und Anarchafeminismus?
Nash, Mary: Mujeres libres. Die freien Frauen in Spanien
Schrupp, Antje. Der Einfluss der Frauen auf den friihen Anarchismus.

Schrupp, Antje: Nicht Marxistin und auch nicht Anarchistin: Frauen der Ersten Internationale.
KOnigstein/Taunus 1999

Schwarzwurzeln Frauen. Frauen an die Macht — Keine Macht fiir niemand.

The Raven Anarchist Quarterly 21: Feminism Anarchism Women.

Villa, Paula-Irene. Judith Butler. Frankfurt am Main 2003.

Werkstatt fur Gewaltfreie Aktion, Baden: |. Sexismus in politischen Gruppen. Heidelberg 1988
IWW - Workers Solidarity. Sex, Class & women's oppresssion. 2001.

[Einige dieser Texte findet ihr auf http://www.anarchafeminismus.ch.vu

Weitere Erganzungen sind erwinscht!]

Kontakt zur Libertaren Aktion Winterthur

Libertare Aktion Winterthur
c/o Verein fur liberare Kultur VIK
Postfach 286

CH-8406 Winterthur
www.libertaere-aktion.ch
law@arachnia.ch

Libertare Websites (Winterthur)

Anarchietage - www.anarchietage.ch

Tante Emma's Filmabende - www.tante-emma.ch.tc

Verein fur libertare Kultur - www.vlk.ch.vu

Textarchiv Anarchafeminismus - www.anarchafeminismus.ch.vu

BlackBox Post bitte nur an:
Albrechtstrasse 1 Bibliothek Blackbox

8406 Winterthur c/o Verein fur libertare Kultur VIK
Tel. ++41 (0)52 202 6884 Postfach 286
www.blackbox.ch.tc CH-8406 Winterthur

Offnungszeiten der Bibliothek (wenn im Internet nicht anders vermerkt)
Erster Montag im Monat 20-22 Uhr
Samstag 14-18 Uhr

Ag A-Fem. Anarchafeminismus — Ein Ansatz der noch ausgearbeitet werden muss.
2. Auflage, Winterthur 2008.

48


http://www.blackbox.ch.tc/
http://www.anarchafeminismus.ch.vu/
mailto:law@arachnia.ch
http://www.law.ch.vu/




LIBERTARE AKTION WINTERTHUR

* %%

LIBERTAERE-AKTION.CH
LAW@ARACHNIA.CH

* %%

ANARCHAFEMINISMUS.CH.VU

2. Auflage, 2008




